
Guía de lectura y 
trabajo para el curso 

David Hume 
y la crítica escéptica del 
conocimiento moderno 

Ana Maria C. Minecan



 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Primera edición: noviembre 2023 
Segunda edición: diciembre 2025 
 
Guía de lectura y trabajo para el curso David Hume y la crítica escéptica del conocimiento moderno 
Ana Maria C. Minecan 
 
Colección: Guías de lectura para  
los cursos del Centro de Estudios Filosóficos Alétheia 
 
CEFA Ediciones – Centro de Estudios Filosóficos Alétheia 
Madrid, 2025 
www.anaminecan.com 
 
 ISBN: 9798276915401 
 
El papel de este libro procede de bosques gestionados de forma sostenible y de fuentes controladas. 
 
 



Alétheia, del griego ἀλήθεια es el concepto filosófico que se refiere a la sinceridad 
de los hechos y la realidad. Literalmente, la palabra se refiere a hacer evidente aquello 
que estaba oculto, a descubrir la verdad. Se relaciona también con el río Leteo, el río 

del olvido, uno de los cinco ríos del Hades, que fluyen desde la cueva de Hypnos. 
Quienes beben del agua de este río lo olvidan todo. Así a-létheia no es sólo la simple 

verdad sino la salvación de la memoria, el triunfo sobre el olvido." 





Este libro es el resultado de un proyecto independiente, concebido y 
realizado con dedicación personal. No pertenece a una gran editorial, sino al 
trabajo paciente y sostenido de una sola persona que cree en el valor de la 
filosofía como bien común y como fuente de transformación. 

Si tienes este ejemplar entre tus manos, recuerda que forma parte de un 
camino hecho de esfuerzo, estudio y tiempo que ha querido ponerse al 
servicio de los demás. Por eso, apelo a tu conciencia y a tu sentido de 

solidaridad: te pido que no lo difundas ni lo reproduzcas sin considerar antes 
el gesto de apoyar aquello que disfrutas. 

La cultura y la filosofía solo pueden florecer si quienes las cultivan son 
reconocidos y acompañados en su labor. No se trata solo de una cuestión 

económica, sino de respeto por el trabajo intelectual y por la posibilidad de 
que proyectos como este sigan existiendo en el futuro. 

Tu decisión de sostener este esfuerzo —ya sea adquiriendo el libro, 
recomendándolo de forma responsable o contribuyendo con una donación— 

hace una diferencia real. Gracias a ello, se mantiene viva la posibilidad de 
crear, compartir y seguir construyendo un espacio común de pensamiento y 

de diálogo. 
Gracias por leer, por valorar y por elegir formar parte de este pequeño 

pero sincero intento de mantener la filosofía en movimiento. 

- 

Copyright © 2025 Ana Maria C. Minecan 

Todos los derechos reservados. 

www.anaminecan.com 



 

 

 

Querido alumno/a: 
 

Te robo unos instantes para darte las gracias por adquirir esta guía de lectura. 
Con su compra estás apoyando de forma activa a sostener este proyecto, el 
Centro de Estudios Filosóficos Alétheia, una pequeña utopía creada en 2018 
con el objetivo de ofrecer un acceso libre y ameno, a la vez que riguroso, a la 
enseñanza de la filosofía, el arte y la historia de la ciencia. 

Alétheia nació de la convicción de que el pensamiento crítico es una 
necesidad vital. En un mundo saturado de superficialidad, ruido y urgencia, la 
filosofía es ese espacio imprescindible para la reflexión serena, el aprendizaje 
profundo y el encuentro con ideas transformadoras. 

Esta guía —como todos los materiales que he creado a lo largo de estos 
últimos años— es el fruto de largas horas de estudio, escritura, reflexión, 
revisión y cuidado. La he elaborado con el deseo de acompañarte en la lectura 
y el estudio de la filosofía de David Hume y ayudarte a recorrerla con 
profundidad, contexto y claridad. Pero también es un gesto: una oportunidad 
personal y concreta de sostener un sueño que se mantiene únicamente gracias a 
las aportaciones de sus estudiantes y mecenas. Con la creación de Alétheia he 
apostado conscientemente por evitar la publicidad y no financiarla por medio 
de colaboraciones comerciales o institucionales —públicas o privadas— ya que 
la experiencia me dicta que toda forma de condicionamiento externo 
compromete siempre la autonomía intelectual. 

Tu colaboración contribuye, por ello, a que el Centro de Estudios 
Filosóficos Alétheia pueda seguir siendo lo que es: un espacio libre, honesto y 
apasionado por la cultura. 

Gracias por estar al otro lado y por acompañarme en esta búsqueda. 
 

Con gratitud y entusiasmo, 
Ana Minecan 

  





ÍNDICE 

Clase 1 | Biografía y primeros problemas con la Iglesia 1 

Clase 2 | La Enciclopedia francesa 13 

Clase 3 | Condena y prohibición de la Enciclopedia  27 

Clase 4| La jerarquía del saber en la Enciclopedia 41 

Clase 5 | Hume conoce París y el areísmo 55 

Clase 6 | Microscopía y física newtoniana 69 

Clase 7 | La duda cartesiana 81 

Clase 8 |Descartes y el origen divino de las matemáticas 91 

Clase 9 | El Dios de Spinoza 99 

Clase 10 | Jean Meslier y la memoria contra la religión 107 

Clase 11 | Deísmo, teísmo y ateísmo 113 

Clase 12 | Voltaire y el Tratado sobre la tolerancia 121 

Clase 13 | David Hume: introducción 129 

Clase 14 | ¿Por qué empezar por el ser humano? 137 

Clase 15 | Una “naturaleza humana” inventada 145 

Clase 16 | Hume inspirado por Newton 159 

Clase 17| ¿De qué está hecha la mente? 171 

Clase 18 | El lado oscuro de la imaginación 181 

Clase 19 | ¿Cómo detectar pseudociencias? 191 

Clase 20 | Las reglas de asociación de ideas 201 



Clase 21 | La crítica al principio de causalidad 211 

Clase 22 | La horquilla de Hume  221 

Clase 23 | El problema de la inducción  231 

Clase 24 | ¿Sigue siendo posible la filosofía? 241 

Clase 25| ¿Qué es el yo? 249 

Clase 26 |¿Por qué creemos en el yo?  259 

Clase 27| ¿Existe la libertad?  269 

Clase 28 |¿Qué son el vicio y la virtud?  279 

Clase 29 | El emotivismo de Hume 287 

Clase 30 | La crítica de Hume a la religión 297 

Clase 31 | La falacia naturalista 307 

Clase 32 | La crítica humeana a los milagros  319 

Clase 33 | Sobre la muerte libre 329 

Bibliografía 341 

Cuestiones para reflexionar 355 



Ana Minecan (Bucarest, 1986) es Doctora en Filosofía por la 
Universidad Complutense de Madrid, con calificación de Sobresaliente cum 
laude por unanimidad y Premio Extraordinario de Doctorado, además de 
Mención de Doctorado Europeo. Su tesis doctoral, centrada en la 
recepción medieval de la física de Aristóteles, constituye una 
investigación rigurosa sobre los conceptos de finitud, necesidad, vacío y 
estructura del universo en el pensamiento de Tomás de Aquino. 

Desde su más tierna infancia, Ana demostró una gran curiosidad por 
el mundo natural, la ciencia, la historia de las civilizaciones antiguas, los 
idiomas y los libros. Durante su etapa preuniversitaria fue una estudiante 
brillante, finalizando el Bachillerato con una nota media de 9,8 y 
obteniendo un 9,7 en la prueba de acceso a la universidad. Desde 
entonces, ha cultivado una profunda pasión por el arte, la lectura y la 
filosofía, intereses que definirían el rumbo de su trayectoria académica y 
profesional. 

A lo largo de su formación universitaria, la Dra. Minecan ha obtenido 
numerosos reconocimientos, entre los que destaca el Premio 
Extraordinario de Licenciatura, otorgado por la Universidad 
Complutense de Madrid tras culminar sus estudios como número uno de 
su promoción (2005–2010) con 24 Matrículas de Honor, al que se uniría 
en 2015 el ya citado Premio Extraordinario de Doctorado por la misma 
universidad. Su carrera académica ha sido respaldada por becas altamente 
competitivas del Ministerio de Educación de España, como la Beca de 
Formación de Profesorado Universitario (F.P.U.), concedida tras uno de 
los procesos selectivos de carácter competitivo más exigentes a nivel 
nacional, así como la Beca de Colaboración con Departamento 
Universitario o la Beca a los 750 Mejores Expedientes Académicos de la 
Universidad Complutense de Madrid —centro que cuenta con más de 



64.000 estudiantes cada año— lograda en dos convocatorias 
consecutivas, además de becas para estudios en el extranjero desde etapas 
tempranas de su formación. 

La Dra. Minecan ha realizado estancias de investigación científica 
como especialista en destacadas instituciones europeas como la 
Universidad Paul-Valéry de Montpellier, la Universidad Babeș-Bolyai, la 
Universidad Libre de Bruselas, la Universidad Carolina de Praga y la 
Universidad de la Sorbona, ampliando su formación en contextos 
filosóficos plurales y multiculturales. 

Su trayectoria se ha complementado con la participación en Proyectos 
de Investigación internacionales, como el prestigioso programa ERC 
THESIS – Starting Grant en el CNRS financiado por la Comisión de 
Investigación de la Unión Europea, así como en iniciativas de innovación 
docente premiadas por la UCM. 

Hoy en día sigue colaborando como evaluadora científica en revistas 
académicas internacionales y contribuyendo al desarrollo riguroso de la 
investigación filosófica como profesora y asesora para el diseño de 
programas formativos, estando acreditada como Profesor Ayudante 
Doctor Universitario por la ANECA (Agencia Nacional de Evaluación 
de la Calidad y Acreditación) del Ministerio de Educación de España 
desde 2016. Para consultar su tesis doctoral, libros, conferencias y 
artículos científicos puedes acceder a su perfil académico en 
Academia.edu. Junto a su trayectoria académica, la Dra. Minecan 
desarrolla una intensa labor como divulgadora filosófica y creadora de 
contenidos digitales. Desde diciembre del 2018 dirige el Centro de 
Estudios Filosóficos Alétheia, una plataforma educativa donde ofrece 
cursos online de filosofía con una orientación rigurosa, accesible y 
cronológicamente estructurada. En esta escuela virtual se abordan tanto 
los orígenes del pensamiento griego como la evolución de la filosofía, la 
historia de la ciencia y el arte, con un enfoque centrado en el desarrollo 
crítico del estudiante.  





1 

CLASE 1 | BIOGRAFÍA Y PRIMEROS PROBLEMAS
CON LA IGLESIA 

La figura de David Hume se sitúa en el corazón de la Ilustración 
escocesa como un ejemplo singular de vocación intelectual tenaz y de 
resistencia frente a los mecanismos de control religioso. Nacido en 
Edimburgo en 1711 y fallecido en la misma ciudad en 1776, Hume 
consagró su vida entera a la literatura, la filosofía y la historia, a pesar de 
que su familia esperaba de él una carrera jurídica estable. Desde muy 
joven se sintió dominado por una pasión exclusiva por la investigación 
filosófica y por la escritura experimentando una profunda aversión hacia 
todo aquello que no estuviera orientado a la reflexión especulativa. Esta 
fidelidad a su propia vocación marcaría su trayectoria vital y explicaría 
tanto sus fracasos iniciales como el reconocimiento posterior que 
alcanzó, especialmente gracias a su Historia de Inglaterra, obra histórica que 
le proporcionó fama y seguridad económica. 

Sin embargo, el itinerario de Hume estuvo lejos de ser una historia 
lineal de éxito. Su primer gran libro, el Tratado de la naturaleza humana 
publicado de manera anónima entre 1739 y 1740, pasó prácticamente 
desapercibido para el público culto y no obtuvo apenas lectores en los 
círculos filosóficos de su tiempo. El propio Hume llegó a afirmar con 
ironía que la obra había “nacido muerta de la imprenta”. Pese a ello, el 



Ana Maria C. Minecan 

2 

tratado no pasó inadvertido para los guardianes de la ortodoxia religiosa, 
que detectaron de inmediato el potencial corrosivo de sus análisis sobre 
el conocimiento, la causalidad y la creencia. Se inauguraba así una tensión 
que acompañaría al filósofo durante décadas: el desinterés académico por 
su originalidad teórica se combinó con una sospecha persistente por 
parte de las instituciones eclesiásticas, que lo acusaron de impiedad, de 
promover la infidelidad religiosa e incluso de rozar el ateísmo. 

La carrera universitaria le fue sistemáticamente vedada. Sus intentos 
de acceder a plazas de profesor en universidades escocesas se vieron 
frustrados una y otra vez por campañas orquestadas desde sectores 
religiosos intransigentes, que recopilaron fragmentos de sus obras para 
presentarlo como un autor peligrosamente hostil al cristianismo. Hubo 
incluso una propuesta formal de excomunión ante la Asamblea general 
de la Iglesia de Escocia en 1756 y más tarde la Iglesia católica incluyó la 
totalidad de sus escritos en el Index librorum prohibitorum, donde 
permanecieron desde 1761 hasta el siglo XIX. 

Paradójicamente, el fracaso académico resultó liberador. Privado de 
la necesidad de adaptarse a las cautelas de la vida universitaria, Hume 
pudo permitir que su estilo se volviera más claro y accesible y se atrevió 
a abordar cuestiones cada vez más polémicas, en particular aquellas que 
abordaban la crítica directa a la superstición y a las pretensiones de las 
religiones reveladas. Su nombramiento como bibliotecario de la Faculty 
of Advocates en Edimburgo le proporcionó acceso a una biblioteca 
excepcional y al tiempo necesario para redactar la Historia de Inglaterra, 
publicada en seis volúmenes entre 1754 y 1762, que transformó su 
reputación y lo convirtió en uno de los autores más leídos del mundo 
británico. 

Este capítulo reconstruye el perfil vital e intelectual de Hume a partir 
de esta tensión continua entre vocación filosófica, éxito literario, 
persecución religiosa y exclusión académica. Al mismo tiempo, propone 
una reflexión sobre qué significa filosofar en sentido fuerte. Lejos de 
reducirse a la repetición cómoda de doctrinas consagradas, la filosofía se 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 
 

3 

presenta como una actividad que pone en riesgo las propias creencias, las 
somete a la prueba de la duda y se expone a las consecuencias sociales y 
personales de ese gesto crítico. Acercarse a Hume implica aceptar esa 
dimensión de peligro y de incomodidad.  

 
| Conceptos principales 

Ilustración escocesa: Movimiento intelectual del siglo XVIII, con centro en 
Escocia, que combina empirismo filosófico, reforma moral y confianza 
en el progreso histórico. Hume es una de sus figuras más destacadas. 
 
Empirismo: Corriente filosófica que afirma que todo conocimiento deriva 
en último término de la experiencia sensible. En Hume adopta una forma 
radical que cuestiona la solidez de nociones como sustancia, causa o yo. 
 
Escepticismo humeano: Actitud filosófica que, sin caer en una negación 
absoluta del conocimiento, pone en cuestión la validez racional de 
muchas de nuestras creencias más firmes y muestra su dependencia de 
hábitos psicológicos y de asociaciones de ideas. 
 
Tratado de la naturaleza humana: Primera gran obra filosófica de Hume, 
publicada anónimamente entre 1739 y 1740. Intenta aplicar el método 
experimental al estudio de la naturaleza humana y ofrece la formulación 
más amplia de su proyecto filosófico. 
 
Historia de Inglaterra: Obra histórica en seis volúmenes, escrita mientras 
Hume era bibliotecario en Edimburgo y publicada entre 1754 y 1762. A 
pesar de un recibimiento inicial hostil, se convirtió en un gran éxito 
editorial y proporcionó al autor independencia económica. 
 
Impiedad / “infidelidad”: Términos empleados por las autoridades religiosas 
del siglo XVIII para designar escritos contrarios a la fe cristiana. En las 



Ana Maria C. Minecan 

4 

acusaciones contra Hume se usa este vocabulario para describir sus 
textos filosóficos e históricos como peligrosos para la religión y la moral. 
 
Index librorum prohibitorum: Lista de libros considerados heréticos o 
peligrosos por la Iglesia católica. Todas las obras de Hume fueron 
incluidas en el índice en 1761 y permanecieron prohibidas para los 
católicos hasta el siglo XIX, mientras que la institución del índice no se 
suprimió hasta 1966. 
 
| Fechas fundamentales 

1711: Nacimiento de David Hume en Edimburgo, el 7 de mayo según el 
calendario gregoriano. 
 
1739–1740: Publicación anónima en Londres de los tres volúmenes del 
Tratado de la naturaleza humana. La obra tiene una recepción muy fría y 
apenas suscita comentarios en los círculos filosóficos. 
 
1752: Hume es nombrado bibliotecario de la Faculty of Advocates en 
Edimburgo, lo que le da acceso a una gran biblioteca y le permite 
comenzar la redacción de la Historia de Inglaterra. 
 
1754–1762: Publicación en seis volúmenes de la Historia de Inglaterra. Tras 
polémicas iniciales, la obra se convierte en un éxito editorial que hace de 
Hume uno de los autores más vendidos de Gran Bretaña. 
 
1756: La Asamblea general de la Iglesia de Escocia debate una propuesta 
para excomulgar a Hume por sus escritos, acusados de promover la 
“infidelidad” y de socavar los fundamentos de la religión y la moral. La 
medida es finalmente rechazada. 

 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 
 

5 

1761: La Iglesia católica incluye todas las obras de Hume en el Index 
librorum prohibitorum, donde figuran bajo la fórmula de prohibición global 
de sus escritos. 
 
1776: Muerte de Hume en Edimburgo el 25 de agosto. Su tumba, de 
inspiración clásica, se encuentra en el cementerio de Calton Hill y en ella 
solo figuran su nombre y las fechas de nacimiento y muerte, según su 
propio deseo. 
 
| Resumen 

David Hume nace en Edimburgo en 1711 en el seno de una familia de la 
pequeña nobleza escocesa. Desde muy joven se enfrenta a una tensión 
decisiva entre las expectativas familiares y su vocación íntima. Sus 
parientes desean para él una carrera jurídica segura, acorde con los usos 
de su medio social y con la estabilidad que brinda el ejercicio de la 
abogacía. Sin embargo, el propio Hume nos confiesa en su breve escrito 
autobiográfico1 que experimentó una inclinación irresistible hacia la 
literatura y la filosofía y que apenas podía soportar la idea de dedicar su 
existencia a otra cosa que no fuera la investigación intelectual. El estudio 
del derecho en la Universidad de Edimburgo se ve pronto desplazado 
por lecturas voraces de los clásicos y de los autores modernos y el joven 
estudiante se orienta hacia un camino incierto en términos económicos 
pero coherente con su temperamento. 

Esta fidelidad a su vocación comporta un precio alto. La familia 
dispone de una herencia modesta y el puesto de Hume en la línea 
sucesoria no le asegura grandes recursos, de modo que debe vivir con 
unos ingresos precarios. A ello se añade el desconcierto que provoca en 
su entorno la decisión de consagrarse a la especulación filosófica. Hume 

                                                
1 Cfr. Hume, D. (2013). De mi propia vida. Fondo de Cultura Económica. Hume, D. (s. f.). Mi vida 
[autobiografía]. (ed. en: Investigación sobre el conocimiento humano precedida de la autobiografía “Mi vida”). 
Biblioteca Nueva. 



Ana Maria C. Minecan 

6 

intenta en algún momento una carrera comercial en Bristol, pero 
abandona pronto ese proyecto para retirarse al estudio solitario, 
convencido de que su lugar está en el trabajo intelectual. En este sentido 
encarna una figura característica de la modernidad ilustrada, la del 
“hombre de letras” que, aun sin una profesión académica, aspira a existir 
públicamente por medio de sus libros y de su reflexión. 

El primer fruto maduro de esta decisión es el Tratado de la naturaleza 
humana. Redactado en la década de 1730, el texto aparece en Londres en 
tres volúmenes, publicados de manera anónima entre 1739 y 1740. Hume 
se propone en él introducir el “método experimental” propio de la 
ciencia en el estudio de la mente y de la moral. Se trata de examinar el 
funcionamiento del entendimiento, las pasiones y la conducta no a partir 
de definiciones abstractas, sino observando cómo de hecho pensamos, 
sentimos y juzgamos. El resultado es una filosofía que toma como punto 
de partida la experiencia sensible y reduce las ideas a combinaciones y 
copias de impresiones. Desde este enfoque, nociones como la causalidad, 
el yo o la sustancia se revelan como construcciones precarias nacidas de 
la costumbre y de la imaginación, no como reflejos fieles de una 
estructura metafísica del mundo. 

Aunque hoy se reconoce el alcance extraordinario de este proyecto, 
sus contemporáneos reaccionan con indiferencia. Apenas se reseña el 
libro en los periódicos y no genera un debate filosófico de envergadura. 
Hume, con una mezcla de ironía y desencanto, describirá más tarde el 
destino de su obra inaugural afirmando que “cayó muerta de la 
imprenta”, como si el público la hubiera dejado morir sin siquiera 
prestarle atención. Esta falta de éxito no significa, sin embargo, que el 
tratado pasara desapercibido para las miradas más vigilantes. 
Determinados sectores religiosos, atentos a cualquier desviación respecto 
de la ortodoxia, identificaron rápidamente en sus páginas un conjunto de 
tesis que consideran peligrosas para la religión revelada. El escepticismo 
respecto de los milagros, la crítica a los argumentos tradicionales a favor 
de la existencia de Dios o la comprensión de la creencia como hábito se 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 
 

7 

perciben como amenazas directas al entramado doctrinal y moral de las 
iglesias. 

Esta tensión se acentúa con la publicación de obras posteriores, como 
la Investigación sobre el conocimiento humano y la Historia natural de la religión, en 
las que Hume reescribe y divulga algunos de los núcleos más incisivos de 
su pensamiento. En la Investigación vuelve sobre los problemas de la 
inducción, la causalidad y la creencia, mientras que en la Historia natural 
analiza el surgimiento de las religiones desde una perspectiva histórica y 
psicológica que pone el acento en el temor, la esperanza y la tendencia 
humana a poblar el mundo de agentes invisibles. La religión aparece así 
no como una revelación sobrenatural, sino como un fenómeno humano 
que puede explicarse sin recurrir a causas milagrosas. 

No es extraño que este modo de entender la fe levantara sospechas. 
A lo largo de su vida Hume fue objeto de campañas persistentes en las 
que se le acusaba de deísmo, de escepticismo corrosivo e incluso de 
ateísmo. La acusación de “impiedad”, que en la Inglaterra y la Escocia 
del siglo XVIII podía acarrear consecuencias jurídicas graves, se 
convirtió en un instrumento privilegiado para intentar apartarlo tanto de 
la docencia universitaria como de la vida pública. En 1756 la Asamblea 
general de la Iglesia de Escocia debatió un texto en el que se denunciaban 
sus libros como ataques violentos contra el Evangelio y como portadores 
de principios “subversivos” incluso de la religión natural y de la moral. 
El documento reclamaba la apertura de una investigación formal y 
proponía su excomunión. La medida no prosperó gracias a la 
intervención de algunos clérigos cercanos al filósofo, pero muestra la 
intensidad del rechazo que sus escritos podían suscitar. 

En paralelo con estas iniciativas presbiterianas, la Iglesia católica 
reaccionó también contra Hume. En 1761 la Congregación del Índice 
decidió incluir todos sus escritos en el Index librorum prohibitorum bajo la 
fórmula de prohibición general de sus obras. Desde ese momento ningún 
católico podía leer legítimamente sus libros sin autorización expresa de 
la jerarquía. Lo más notable es la duración de esta medida. Aunque el 



Ana Maria C. Minecan 

8 

índice fue revisado en múltiples ocasiones, el nombre de Hume 
permaneció en la lista hasta bien avanzado el siglo XIX y la institución 
misma del índice no fue suprimida hasta 1966. Durante más de 
doscientos años, el pensamiento humeano estuvo oficialmente marcado 
por el estigma de la peligrosidad doctrinal. 

Las consecuencias de esta desconfianza religiosa se dejaron sentir en 
su carrera académica. Hume aspiró en varias ocasiones a una cátedra 
universitaria. Trató de acceder, por ejemplo, a una plaza en la 
Universidad de Edimburgo y más tarde a la de Glasgow. En ambos casos 
se desencadenaron campañas de presión en las que se recordaba a las 
autoridades universitarias el contenido irreligioso de sus escritos. Sus 
adversarios publicaron memoriales en los que se le acusaba de negar la 
providencia, de reducir la religión a superstición y de socavar la moral al 
desvincularla de mandatos divinos. Los intentos resultaron infructuosos. 
Uno de los filósofos más originales de la modernidad nunca llegó a 
ocupar una cátedra ni a impartir enseñanzas regladas en una institución 
universitaria. 

El giro decisivo en su fortuna llega por otro camino. En 1752 Hume 
es elegido bibliotecario de la Faculty of Advocates. El cargo comporta 
una retribución exigua, pero le da algo mucho más valioso para un 
intelectual: el dominio de una gran biblioteca. Rodeado de miles de 
volúmenes, decide volcar su energía en la composición de una Historia de 
Inglaterra que abarca desde la invasión de Julio César hasta la revolución 
de 1688. Entre 1754 y 1762 van apareciendo los seis volúmenes de la 
obra. Su recepción inicial es turbulenta, ya que cada facción política 
considera que Hume favorece a la contraria. No obstante, con el tiempo 
la Historia se convierte en una lectura de referencia para el público 
británico y se reimprime decenas de veces. Los derechos de autor, 
todavía modestos según los estándares contemporáneos, bastan para 
asegurarle una independencia económica desconocida hasta entonces. 

El propio Hume, en su autobiografía, subraya este contraste. Después 
de tantos fracasos filosóficos y literarios, la Historia de Inglaterra logra lo 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 
 

9 

que sus ensayos y tratados no habían conseguido: un público amplio y 
una fama duradera. Se presenta a sí mismo como un hombre de letras 
que finalmente ha alcanzado la libertad material gracias a su pluma. En 
este sentido su trayectoria invita a reflexionar sobre la relación entre 
filosofía y visibilidad social. Las obras que transforman de manera más 
radical nuestro modo de pensar no son siempre las que obtienen mayor 
éxito inmediato. A veces son los trabajos históricos, más fáciles de 
integrar en los gustos de la época, los que abren el camino para que las 
intuiciones filosóficas más audaces puedan ser leídas en condiciones 
menos hostiles. 

Ahora bien, el fracaso de sus ambiciones académicas no solo se 
compensó con el éxito historiográfico. Tuvo también un efecto liberador 
en su estilo y en sus temas. Consciente de que nunca sería admitido en el 
cuerpo profesoral, Hume renunció a las normas implícitas de prudencia 
que regían la vida universitaria. Se permitió escribir con mayor claridad, 
despojado de tecnicismos innecesarios, y se animó a tratar asuntos que 
habría evitado por cautela si hubiera dependido de la benevolencia de las 
autoridades eclesiásticas. Los ensayos morales y los textos sobre religión 
muestran esta nueva libertad. En ellos Hume discute abiertamente la 
legitimidad de los relatos milagrosos, examina los fundamentos 
psicológicos de la creencia y cuestiona la pretensión de que la moral 
necesite una sanción divina para sostenerse. 

La reacción de las iglesias revela hasta qué punto interpretaron esta 
actitud como una amenaza. Más allá de las condenas teóricas, hubo 
presiones concretas sobre editores y amigos para que no publicaran sus 
escritos o no los difundieran. El caso Hume muestra así la alianza entre 
instrumentos de censura formal, como el índice de libros prohibidos, y 
mecanismos más informales de intimidación social. La intolerancia no se 
expresó solo en la exclusión de cátedras o en la amenaza de sanciones 
religiosas, sino también en las redes de influencia que trataban de impedir 
que determinados textos llegaran al público. 



Ana Maria C. Minecan 

10 

Esta historia de vigilancia y resistencia no debe interpretarse, sin 
embargo, como un mero conflicto entre una conciencia individual 
heroica y unas instituciones retrógradas. Es más fecundo leerla como un 
episodio de la transformación general de las sociedades europeas en la 
época moderna. Hume encarna una forma de racionalidad que reivindica 
el derecho a explicarlo todo a partir de causas naturales. La mente, la 
moral, la religión y la historia se someten al mismo escrutinio crítico que 
antes se aplicó al movimiento de los astros o a los cuerpos materiales. 
Las iglesias, por su parte, tratan de conservar un espacio de inmunidad 
para determinados contenidos doctrinales, en especial aquellos que 
garantizan su autoridad sobre la conciencia. El resultado es un choque 
cuyos ecos llegan hasta el presente. 

En este contexto, adquiere pleno sentido la idea de que filosofar no 
puede reducirse meramente a seleccionar solo aquellas ideas que 
confirman nuestras convicciones previas ni a ocultar en un cajón los 
textos que las ponen en cuestión. Para Hume, pensar implica siempre 
exponerse al riesgo de la duda y aceptar que nuestras creencias, por 
arraigadas que estén, pueden no resistir el examen crítico. Esta 
concepción de la filosofía como experiencia de peligro y de desposesión 
intelectual explica tanto la incomodidad que suscitan los textos 
humeanos en quienes se aferran a visiones metafísicas o religiosas rígidas 
como la fascinación que ejercen sobre quienes están dispuestos a someter 
sus opiniones al fuego de la crítica. 

De ahí que el estudio de Hume no sea sencillo y aque exige 
familiaridad con las grandes líneas de la Modernidad, desde el 
humanismo renacentista hasta la revolución científica, así como con las 
controversias entre racionalismo y empirismo. Solo a partir de ese 
trasfondo se percibe la profundidad de su crítica al conocimiento y a la 
religión. Para el lector que ya ha recorrido ese camino Hume representa 
una invitación a llevar hasta el extremo las exigencias de la razón y a 
aceptar las consecuencias de ese gesto, aunque sean inquietantes. En este 
sentido, su pensamiento no solo ilumina el siglo XVIII, sino que continúa 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 
 

11 

desafiándonos a reconsiderar qué estamos dispuestos a poner en juego 
cuando de verdad nos decidimos a pensar. 

 
 

| Bibliografía 

Brahami, F. (2003). Introduction au Traité de la nature humaine de David Hume. 
Paris, Francia: Presses Universitaires de France. 
 
Gautier, C. (2005). Hume et les savoirs de l’histoire. Paris, Francia: Vrin. 
 
Harris, M. H. (1966). Scholar as librarian. David Hume and the Advocates 
Library. The Library Quarterly, 36(2), 97-110. Chicago, Estados Unidos: 
University of Chicago Press. 
 
Hume, D. (2007). Mi propia vida y otros escritos autobiográficos (E. C. Mossner, 
Ed., trad. cast.). Madrid, España: Tecnos. 
 
Hume, D. (2011). Investigación sobre el conocimiento humano (J. de Salas 
Ortueta, Trad.). Madrid, España: Alianza Editorial. 
 
Hume, D. (2015). Tratado de la naturaleza humana (F. Duque, Trad.). 
Madrid, España: Tecnos. 
 
Hume, D. (2016). Historia natural de la religión (C. Mellizo, Ed. y trad.). 
Madrid, España: Tecnos. 
 
Malherbe, M. (1984). La philosophie empiriste de David Hume. Paris, Francia: 
Vrin. 
 
Mossner, E. C. (2001). The life of David Hume (2.ª ed.). Oxford, Reino 
Unido: Oxford University Press. 
 



Ana Maria C. Minecan 

12 

Stewart, M. A. (Ed.). (1995). The Cambridge companion to Hume. Cambridge, 
Reino Unido: Cambridge University Press. 



13 

CLASE 2 | LA ENCICLOPEDIA FRANCESA
DE DIDEROT Y D’ALEMBERT 

¿Fue Hume un caso aislado, un escéptico solitario enfrentado a la 
superstición y los prejuicios de su tiempo, o más bien uno de los reflejos 
más nítidos del impulso emancipador de la Modernidad? Para responder 
con rigor es necesario detenerse en el clima filosófico del siglo XVIII y 
en uno de sus monumentos más significativos: la Enciclopedia francesa 
dirigida por Denis Diderot y Jean Le Rond d’Alembert. Esta obra fue 
una empresa colectiva destinada a reunir, ordenar y divulgar, con claridad 
y precisión, el conjunto del saber humano conocido hasta entonces, con 
la intención explícita de combatir la ignorancia, la violencia y la 
superstición y de favorecer un ideal de vida más libre, instruida y feliz. 

La Enciclopedia se inscribe en una larga tradición de obras de síntesis, 
pero al mismo tiempo representa una ruptura radical con el horizonte 
medieval. Frente a la protoenciclopedia de Isidoro de Sevilla, redactada 
en el siglo VII bajo un marcado sesgo teológico y organizada en torno a 
jerarquías celestes, libros eclesiásticos y herejías, el proyecto ilustrado se 
apoya en la revolución científica de la Modernidad y en una nueva imagen 
del mundo. Las cosmologías geocéntricas, las viejas doctrinas médicas o 
botánicas y las teorías heredadas del pensamiento clásico grecorromano 
tamizadas por el cristianismo quedan superadas por una avalancha de 



Ana Maria C. Minecan 

14 
 

descubrimientos en astronomía, física, química, medicina y matemáticas 
que exigen diccionarios nuevos, acordes con un orden laico y 
experimental del saber. 

En ese marco se sitúan la Cyclopaedia del británico Ephraim Chambers, 
primer gran diccionario de ciencias y artes de la época moderna, y la 
posterior Enciclopedia de Diderot y d’Alembert, que amplía y transforma 
por completo el modelo. Frente a los dos volúmenes de Chambers, la 
versión francesa alcanzará los veintiocho volúmenes en su primera 
edición, con diecisiete tomos de texto y once de planchas ilustradas, más 
de setenta mil entradas y más de doscientos colaboradores. El proyecto 
se financió mediante suscripciones, lo que convirtió inicialmente a la 
Enciclopedia en un objeto de lujo, pero las ediciones posteriores la hicieron 
accesible a un público mucho más amplio. La obra fue concebida como 
resultado de un trabajo cooperativo que dignificaba no sólo a los 
filósofos y científicos, sino también a los artesanos, ingenieros y obreros, 
cuyas técnicas y saberes prácticos se describían con detalle y se 
acompañaban de grabados técnicos. 

El Prospectus redactado por Diderot, verdadero manifiesto del 
programa enciclopédico, resume los objetivos esenciales del proyecto. La 
meta de una enciclopedia consistía en reunir los conocimientos dispersos 
sobre la faz de la tierra, exponer un sistema general comprensible para 
los contemporáneos y transmitirlo a las generaciones futuras para evitar 
que el trabajo de los siglos pasados resultara inútil. Ello exigía un lenguaje 
claro, un estilo preciso y una estricta disciplina en la cita y comprobación 
de las fuentes, con el fin de distinguir lo verdaderamente original de lo 
simplemente prestado y de desenmascarar a quienes presentaban como 
novedad lo que no era más que un reciclaje de doctrinas antiguas. El 
saber debía organizarse según una visión global que mostrara la 
interdependencia de las ciencias, las artes liberales y las artes mecánicas, 
y debía orientarse a mejorar la vida material de los seres humanos, 
vinculando de nuevo conocimiento, virtud y felicidad. En este horizonte 
de claridad, cooperación y utilidad se inscribe la obra de Hume, que 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 
 

15 
 

comparte con los enciclopedistas el rechazo de la superstición, la 
confianza en el análisis crítico y el ideal de una razón atenta a la 
experiencia y al progreso humano. 

 
| Conceptos principales 

Siglo de las Luces: Denominación habitual del siglo XVIII europeo, 
asociado a la Ilustración y a la confianza en la razón, la ciencia y la 
educación como instrumentos de emancipación frente a la superstición, 
la ignorancia y la opresión. 
 
Etimologías de Isidoro de Sevilla: Obra enciclopédica del siglo VII que 
intenta condensar en veinte libros el saber disponible en la Antigüedad 
tardía. Recoge conocimientos clásicos filtrados por la teología cristiana y 
constituye un precedente medieval de las enciclopedias modernas. 
 
Francis Bacon: Pensador moderno que propone una reorganización del 
saber basada en la experiencia y la inducción. Su clasificación de las 
ciencias influye en la estructura de los diccionarios y enciclopedias 
modernas. 
 
Prospectus de Diderot: Texto programático en el que se presentan los fines 
de la Enciclopedia, se buscan suscriptores y se exponen las razones 
filosóficas y prácticas del proyecto. Es una pieza clave para comprender 
el espíritu de la obra y de la Ilustración. 
 
Ideal pragmático de la utilidad: Orientación de la Modernidad que vincula 
conocimiento y mejora de la vida terrena. La Enciclopedia concibe el saber 
como instrumento para transformar el mundo material, perfeccionar las 
técnicas y hacer más habitable la existencia humana. 
 
| Fechas fundamentales 

1728: Publicación en Londres de la Cyclopaedia, or an Universal Dictionary of 
Arts and Sciences de Ephraim Chambers, considerada la primera 
enciclopedia moderna de gran alcance. 
 



Ana Maria C. Minecan 

16 
 

Mediados del siglo XVIII (1751–1772): Redacción y publicación de los 
volúmenes de la Enciclopedia francesa de Diderot y d’Alembert, que 
marcará un hito en la historia de la Ilustración y de la cultura occidental. 
 
Décadas posteriores del siglo XVIII: Expansión del modelo 
enciclopédico, multiplicación de diccionarios especializados y 
consolidación de las academias científicas que institucionalizan la 
comunidad de investigadores. 

 
| Resumen 

A primera vista, la crítica radical de Hume de los fundamentos del 
conocimiento, su rechazo de los milagros y de los dogmas, así como su 
defensa de una moral basada en las pasiones y no en mandatos 
trascendentes, podrían sugerir la figura de un solitario enfrentado a la 
corriente dominante de su tiempo. Sin embargo, cuando se sitúan sus 
escritos en el contexto del Siglo de las luces, emerge con claridad una 
afinidad profunda con un vasto movimiento intelectual que aspira a 
liberar a la humanidad de la superstición y de la obediencia ciega a la 
autoridad. La Enciclopedia francesa constituye uno de los testimonios más 
elocuentes de ese espíritu emancipador y ofrece el marco cultural en el 
que las propuestas humeanas cobran pleno sentido. 

Antes de llegar a la Enciclopedia, conviene recordar que la idea misma 
de reunir en un solo libro o en una colección ordenada la totalidad del 
saber humano tiene antecedentes antiguos. Entre ellos destaca de manera 
particular la obra de Isidoro de Sevilla, redactada en torno al siglo VII. 
Sus Etimologías se proponían condensar en veinte libros la esencia del 
conocimiento disponible en su tiempo. El índice de la obra revela sin 
sorpresa, habida cuenta de su fecha, un marcado carácter religioso. Junto 
a secciones dedicadas a la medicina, los animales, la terminología de 
guerra o los utensilios domésticos, abundan los capítulos dedicados a los 
libros eclesiásticos, a Dios, a los ángeles y los santos, a las jerarquías 
celestes o a las herejías que se alejaban de la interpretación dominante del 
cristianismo, interpretaciones fijadas, por ejemplo, en el segundo concilio 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 
 

17 
 

de Constantinopla, donde se consagró la doctrina trinitaria y se afirmó la 
encarnación de Cristo en un cuerpo humano frente a diversas corrientes 
disidentes. 

Las Etimologías se centran de manera especial en el origen de las 
palabras que componen el vocabulario de cada dominio, al tiempo que 
presentan las doctrinas del pensamiento clásico grecorromano filtradas 
por la mirada cristiana. A pesar de su originalidad y su calidad literaria, se 
trató de una obra excepcional sin continuación directa en el resto del 
medievo. Ningún otro proyecto de dimensión comparable intentó 
abarcar en un solo cuerpo el saber de la época, y la obra de Isidoro quedó 
como un testimonio privilegiado de una mentalidad anterior a la 
modernidad. Basta examinar su descripción del sol para apreciar la 
distancia que la separa del horizonte científico posterior. El astro aparece 
como un “cuerpo que se mueve por sí mismo alrededor de la Tierra, cuya 
salida y ocaso producen el día y la noche, cuyas variaciones de recorrido 
explican las estaciones” y cuyo curso se concibe en términos 
geocéntricos. Estas ideas, coherentes con la cosmología de Ptolomeo y 
con el imaginario medieval, habían quedado completamente obsoletas a 
principios del Renacimiento, cuando las nuevas teorías astronómicas y 
físicas derribaron el universo cerrado de la Antigüedad y abrieron un 
espacio infinito regido por leyes matemáticas. 

La Modernidad trae consigo un vendaval de descubrimientos 
científicos y técnicos que afecta a todos los ámbitos del saber. Se 
transforma la astronomía con Copérnico, Kepler y Galileo, la física con 
la síntesis newtoniana, la química con el abandono de las teorías 
cualitativas tradicionales, la medicina con nuevas observaciones 
anatómicas y fisiológicas, la botánica con clasificaciones más rigurosas y 
la propia filosofía con el giro hacia la experiencia como criterio de verdad. 
Con este cambio de paradigma ya no bastan repertorios heredados que 
recogen opiniones antiguas bajo un tamiz teológico. Resulta necesario 
construir nuevos diccionarios que ordenen el conocimiento según la 



Ana Maria C. Minecan 

18 
 

nueva visión del mundo y que se inspiren en un método experimental. 
Nace así la enciclopedia moderna en el sentido pleno del término. 

La palabra “enciclopedia” procedente del griego clásico combina la 
idea de círculo con la de educación. Literalmente puede entenderse como 
una educación circular o, en un sentido más ajustado, una panorámica 
del saber, un giro completo alrededor de los distintos ámbitos del 
conocimiento. El propósito no es acumular datos de manera caótica, sino 
ofrecer un recorrido sistemático que permita al lector situar cada 
disciplina en un mapa general. Esta aspiración adopta una forma concreta 
con la Cyclopaedia de Ephraim Chambers, publicada en Londres en 1728 
y considerada la primera gran enciclopedia moderna. Clasificada según el 
nuevo orden de las ciencias propuesto por Francis Bacon, la obra recoge 
los avances más recientes en cosmología, matemática, mecánica, química 
y observación empírica que habían colocado a Gran Bretaña en la 
vanguardia de la ciencia y la tecnología occidentales. 

El frontispicio de la Cyclopaedia merece una atención particular, ya que 
condensa visualmente el espíritu de la nueva ciencia. En él se representan 
arquitectos e ingenieros que estudian la arquitectura clásica desplegando 
sus instrumentos de medida y nivelación. En primer plano se amontonan 
compases, relojes, brújulas, planos y mapas que simbolizan la era del 
cálculo y la medición. A un lado del grabado aparecen astrónomos que 
trazan en el suelo esquemas de órbitas y eclipses junto a representaciones 
de los nuevos modelos de universo. No sorprende que matemáticas y 
física ocupen una posición central en esta iconografía, pues la Cyclopaedia 
se publicó apenas un año después de la muerte de Isaac Newton, cuya 
obra se había convertido en referencia obligada para toda una generación 
de científicos. Chambers ofrecía a sus contemporáneos un diccionario 
que incorporaba la herencia newtoniana como síntesis de racionalidad y 
experiencia. 

 
 
 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 
 

19 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
El éxito de la Cyclopaedia no pasó desapercibido en Francia. André Le 

Breton, uno de los libreros y editores más importantes de París y 
proveedor habitual de la corte, percibió de inmediato el potencial 
comercial y cultural de una traducción francesa de la obra. Adquirió los 
derechos y se puso a buscar a alguien capaz de traducirla. Encontró al 
candidato ideal en Denis Diderot, joven filósofo apasionado, con talento 
para las lenguas y un espíritu crítico que pronto le granjearía conflictos 
con la censura. Para supervisar la parte científica del proyecto invitó al 
célebre matemático y filósofo Jean Le Rond d’Alembert. Sin embargo, 
cuando ambos se reunieron y pudieron evaluar con calma la Cyclopaedia, 
quedaron tan fascinados por la idea enciclopédica y por las posibilidades 
de ampliarla que decidieron abandonar el plan original de traducción y 
embarcarse en la creación de una enciclopedia francesa completamente 
nueva. 

 

Frontispicio Cyclopaedia, Vol. I. 1728.  



Ana Maria C. Minecan 

20 
 

Frente a los dos volúmenes de Chambers, la obra proyectada por 
Diderot y d’Alembert aspiraba a ser monumental. La Enciclopedia francesa 
acabaría teniendo veintiocho volúmenes en su primera edición, diecisiete 
dedicados a los textos y once a planchas ilustradas. En ella colaborarían 
más de doscientos redactores, artistas y grabadores, además de una 
multitud de impresores y artesanos encargados de la producción material 
de los ejemplares.  

Esta estructura hacía visible un ideal nuevo del saber. El conocimiento 
aparecía como fruto de un trabajo cooperativo en el que cada individuo 
aportaba su competencia particular. Nuestra idea contemporánea de 
comunidad científica, de redes de investigación y de producción colectiva 
del saber se fragua en buena medida a partir de empresas como la 
Enciclopedia. La Modernidad deja de concebir el conocimiento como 
privilegio de visionarios aislados y lo entiende como tarea ingente que 
exige el esfuerzo de generaciones enteras. 

La magnitud del proyecto planteaba, no obstante, una cuestión muy 
concreta: cómo financiarlo. El coste de los manuscritos, las revisiones, 
las planchas grabadas, el papel y la impresión superaba con mucho los 
recursos inmediatos de los editores. La solución fue ingeniosa. Diderot 
redactó el Prospectus, un texto breve de carácter publicitario en el que 
describía los objetivos de la obra y, al final, invitaba al lector a suscribirse. 
Los suscriptores se comprometían a pagar por adelantado y, a cambio, 
recibirían los volúmenes a medida que se fuesen publicando. Sin estos 
mecenas el proyecto habría sido imposible. El precio total de la 
Enciclopedia, si se calcula a partir del salario de un jornalero parisino que 
cobraba aproximadamente una libra diaria, equivalía a unos treinta años 
de trabajo continuado. En sus inicios se trató de un objeto de lujo al 
alcance de una minoría. Con el tiempo, sin embargo, el éxito de la obra 
motivó ediciones en formatos más pequeños y económicos que 
permitieron a muchas familias adquirir al menos parte de los tomos. 

Las cifras delatan la singularidad del fenómeno. El primer año tras la 
publicación del Prospectus, la Enciclopedia obtuvo alrededor de mil 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 

21 

suscriptores y, en todo su proceso de producción, llegó a los cuatro mil 
quinientos. En el siglo XVIII, los libros más vendidos rara vez superaban 
tiradas de mil ejemplares. De la Enciclopedia francesa, en cambio, se 
publicaron más de veinticuatro mil ejemplares de la primera edición, lo 
que la convierte, junto con otros títulos emblemáticos de la época, en 
uno de los mayores éxitos editoriales del siglo de las Luces. No es extraño 
que Umberto Eco haya comparado la Enciclopedia con maravillas como 
las pirámides o el Partenón, subrayando que se trata de una obra que, 
aunque construida con papel y tinta y no con piedra, exige una inversión 
intelectual y material equivalente a las grandes empresas arquitectónicas 
de la humanidad. 

Para entender el programa intelectual de la Enciclopedia resulta 
imprescindible leer algunos fragmentos del Prospectus. Diderot insiste en 
primer lugar en la importancia de los diccionarios en la época moderna. 
Desde la renovación de las letras en Europa, la ilustración general de la 
sociedad debe mucho a estos libros de consulta que han difundido 
conocimientos entre un público más amplio. A diferencia de otros textos 
que alimentan supersticiones o repiten sin crítica tradiciones infundadas, 
los diccionarios científicos acercan al lector los avances más recientes de 
la investigación. De ahí que resulte tan importante contar con un libro 
de referencia sobre todas las materias, capaz de orientar a quienes 
trabajan por instruir a los demás e iluminar a quienes se atreven a 
aprender por sí mismos. 

El proyecto, sin embargo, no se limitaba a reunir datos. Al adoptar la 
forma de diccionario, la Enciclopedia pretendía también mostrar la ayuda 
mutua que las ciencias y las artes se prestan entre sí. Contra la tendencia 
a aislar las disciplinas y a concebirlas como compartimentos estancos, los 
enciclopedistas proponían una visión global del saber. Un sistema de 
raíces y ramas en el que cada concepto se enlaza con otros y en el que es 
imposible conocer bien una parte sin ascender o descender hacia muchas 
otras. El objetivo consistía en formar una imagen general de los esfuerzos 
de la mente humana en todos los géneros y en todas las épocas, 



Ana Maria C. Minecan 

22 
 

presentando los objetos con claridad y otorgando a cada uno el alcance 
que le corresponde. Hasta entonces nadie había diseñado ni ejecutado 
una obra de semejante amplitud. 

En este punto se vuelve evidente la distancia con las enciclopedias 
anteriores. Diderot reconoce que ha habido repertorios enciclopédicos 
precedentes, pero subraya que la mayor parte aparecieron antes del siglo 
anterior y que resultan poco útiles en el presente porque ignoran los 
avances de la ciencia y las artes. Cuando se redactaron esos compendios, 
la verdadera filosofía estaba aún en la cuna. La geometría del infinito no 
había sido desarrollada, la física experimental apenas se insinuaba, las 
leyes de la crítica racional eran desconocidas y figuras como Descartes, 
Boyle, Huygens, Newton, Bernoulli, Locke, Pascal o Corneille no habían 
existido o no habían escrito. Tampoco se habían creado aún las 
academias científicas que, a partir del siglo XVII, llevarían tan lejos el 
progreso de las ciencias y de las artes. 

Otro aspecto esencial del Prospectus se refiere al estilo y al uso del 
lenguaje. Diderot sostiene que la pureza de estilo, la claridad y la precisión 
deben ser las únicas cualidades comunes a todos los artículos. Un 
procedimiento de química no exige el mismo tono que la descripción de 
un teatro antiguo, ni las maniobras de un cerrajero deben exponerse 
como las investigaciones de un teólogo. Cada materia tiene su color y 
sería confundir los géneros reducirlas a una uniformidad artificial. Sin 
embargo, todas deben compartir ese ideal de exposición transparente que 
huye de las palabras extrañas y de los discursos retorcidos. La retórica 
enmarañada no es signo de profundidad, sino máscara de ignorancia. La 
filosofía y la ciencia verdaderas requieren un lenguaje cuidado que 
prefiera la exactitud a la grandilocuencia y que renuncie a la 
ornamentación superflua. 

De la mano de esta exigencia estilística aparece otro rasgo 
característico de la modernidad científica: la importancia de citar con 
precisión. Diderot critica la costumbre vulgar de remitir de forma vaga a 
las fuentes, citando de manera errónea o confusa, de tal modo que el 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 
 

23 
 

lector no sabe a qué autor acudir para comprobar un punto. Esta práctica 
hace que la verificación sea penosa y diluye la responsabilidad intelectual. 
Frente a ello, los enciclopedistas proponen señalar con claridad qué se 
toma de cada pensador, de manera que en las producciones futuras pueda 
distinguirse con facilidad lo que los autores han aportado de su propio 
fondo de lo que han heredado de sus predecesores. Sólo así se podrá 
desenmascarar a quienes presentan como novedad sistemas viejos y se 
podrá apreciar con justicia el trabajo realmente original. 

La Enciclopedia presta además una atención inédita a las artes 
mecánicas y a los oficios. Los enciclopedistas constatan que, mientras 
abundan los textos sobre ciencias y sobre artes liberales, se ha escrito 
poquísimo sobre las técnicas prácticas que transforman la vida material. 
Sin embargo, la Modernidad se caracteriza precisamente por el impulso 
de salir al mundo, levantar tierras, desviar ríos, construir presas y diseñar 
máquinas capaces de multiplicar la fuerza humana. Para comprender y 
transmitir estos saberes no bastan los testimonios indirectos. Diderot y 
sus colaboradores se dirigen a los obreros más hábiles de París y del reino, 
visitan sus talleres, los interrogan, escriben al dictado, desarrollan sus 
ideas, fijan los términos propios de cada oficio y rectifican lo que otros 
habían expuesto de manera oscura o poco fiel. 

En algunos casos, esta labor exige ir aún más lejos. Hay oficios tan 
particulares y maniobras tan delicadas que, a menos que se trabaje uno 
mismo, que se mueva la máquina con las propias manos y se vea formarse 
la obra ante los ojos, resulta difícil hablar con precisión. De ahí que, según 
relatan los enciclopedistas, haya sido necesario adquirir y construir ciertas 
máquinas para comprenderlas y poder explicarlas con rigor. Como es 
evidente, se trata de un proyecto caro que requiere una inversión 
económica importante, pero también de un regalo extraordinario para la 
historia de la humanidad. No se trata sólo de conservar nombres o 
fórmulas, sino de registrar formas de hacer que, de otro modo, se 
perderían con la desaparición de los talleres. 



Ana Maria C. Minecan 

24 
 

La dificultad de explicar procedimientos técnicos mediante palabras 
remite a otro elemento clave del proyecto: la necesidad de figuras y 
planchas. Los enciclopedistas sostienen que un diccionario compuesto 
únicamente de definiciones, por bien redactadas que estén, no puede 
prescindir de ilustraciones sin caer en descripciones oscuras y vagas. Una 
mirada a la máquina o a su representación puede decir más que una 
página entera de explicaciones. Por eso se envían dibujantes a los talleres, 
se elaboran croquis de las máquinas y de sus herramientas, se analizan las 
partes simples y se reconstruye poco a poco el conjunto. Cuando una 
máquina es especialmente compleja, se comienza por una figura que 
reúne tantos elementos como pueden percibirse sin confusión, y luego 
se añaden sucesivamente nuevos detalles hasta formar la totalidad sin 
perder la inteligibilidad. 

A pesar de estas precauciones, Diderot insiste en que la Enciclopedia no 
debe considerarse perfecta. En nombre de todos los colaboradores, 
declara que están siempre dispuestos a reconocer su insuficiencia y a 
aprovechar las luces que se les ofrezcan. Si se señalan errores, los 
recibirán con gratitud y los corregirán con docilidad. La perfección última 
de una enciclopedia considera Diderot es obra de siglos. Han sido 
necesarios siglos para comenzarla y lo serán para terminarla. Los 
enciclopedistas se conforman con haber puesto los cimientos de una 
obra útil. Vuelve así al primer plano el ideal pragmático de la Modernidad. 
Frente a la finalidad eminentemente espiritual de muchos proyectos 
medievales, centrados en la salvación del alma, la Enciclopedia se propone 
mejorar la vida terrena mediante el conocimiento y la técnica. 

Este objetivo se formula con especial claridad en el artículo 
Enciclopedia redactado por el propio Diderot. La meta de una enciclopedia 
es reunir los conocimientos dispersos sobre toda la faz de la tierra, 
exponer un sistema general a los contemporáneos y transmitir a los 
hombres que vendrán después ese acervo, de manera que el trabajo de 
los siglos pasados no resulte inútil para los futuros. Se trata de una 
empresa orientada a que nos volvamos más instruidos y, al mismo 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 
 

25 
 

tiempo, más virtuosos y más felices. La vinculación entre saber y felicidad 
procede de la tradición griega, pero se reelabora aquí. No se trata de una 
promesa de recompensa en otro mundo, sino de un proyecto terrestre de 
mejora de la condición humana mediante la luz de la razón. 

El contraste con la obra de Isidoro de Sevilla y con la mentalidad 
medieval queda así nítidamente delineado. Donde antes predominaba 
una cosmología geocéntrica y un orden jerárquico del saber sometido a 
la teología, la Enciclopedia afirma una visión dinámica del conocimiento 
en constante progreso. Donde antes la autoridad se apoyaba en concilios 
y en dogmas, ahora se apelaba a la experiencia, al método, a la crítica y a 
la cooperación intelectual. Donde antes las artes mecánicas apenas 
merecían mención, ahora se las coloca en el centro como instrumentos 
para transformar el mundo material. Esta mutación intelectual constituye 
el ambiente en el que Hume desarrolla su crítica del conocimiento, su 
análisis de la causalidad, su escepticismo moderado y su propuesta moral. 
El filósofo escocés comparte con los enciclopedistas el rechazo de los 
relatos fabulosos no contrastados, la exigencia de pruebas para aceptar 
testimonios extraordinarios y la convicción de que la razón humana, 
aunque limitada, puede alcanzar un grado de claridad suficiente para guiar 
la vida común. 

Lejos de ser un pensador aislado, Hume aparece así como uno de los 
reflejos más característicos de un espíritu de época que se expresa tanto 
en obras filosóficas como el Tratado de la naturaleza humana o la Investigación 
sobre el entendimiento humano, como en empresas enciclopédicas destinadas 
a reorganizar el conjunto del saber. La Enciclopedia francesa, con su 
defensa de la claridad, su disciplina en la cita, su respeto por el trabajo 
manual y su ideal de utilidad, ofrece un telón de fondo indispensable para 
comprender el alcance de la crítica humeana al conocimiento y su 
contribución a la construcción de un mundo menos sometido a la 
superstición y más atento a la experiencia, al análisis y a la dignidad de la 
razón humana. 

 



Ana Maria C. Minecan 

26 
 

| Bibliografía 

Darnton, R. (1979). The business of enlightenment: A publishing history of the 
Encyclopédie, 1775–1800. Harvard University Press.  
 
Diderot, D., & d’Alembert, J. L. R. (Eds.). (2003). Encyclopédie ou 
Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (éd. facsimilé). 
Classiques Garnier. 
 
Eco, U. (1984). De los espejos y otros ensayos. Lumen. 
 
Isidoro de Sevilla. (2006). The etymologies of Isidore of Seville (S. A. Barney, 
W. J. Lewis, J. A. Beach, & O. Berghof, Eds. y Trads.). Cambridge 
University Press.  
 
Kafker, F. A. (Ed.). (1988). The encyclopedists as individuals: A biographical 
dictionary of the authors of the Encyclopédie. Voltaire Foundation.  
 
Outram, D. (2013). The Enlightenment. Cambridge University Press. 
 
Proust, J. (1995). Diderot et l’Encyclopédie. Albin Michel. 
 
Williams, D. (2014). Diderot and the art of thinking freely. W. W. Norton. 

  



27 

CLASE 3 | CONDENA Y PROHIBICIÓN DE LA 
ENCICLOPEDIA FRANCESA 

La Enciclopedia francesa nació bajo el amparo del rey y del clero como 
una empresa prestigiosa y acabó convertida en uno de los textos más 
temidos por las autoridades religiosas y políticas del siglo XVIII. El 
primer tomo se publicó con todos los privilegios regios y con la 
aprobación implícita de la Iglesia, puesto que la monarquía absoluta 
francesa sólo se concebía a sí misma como poder legítimo por la gracia 
de Dios. Sin embargo, desde el momento en que el volumen inaugural 
llegó a manos de los lectores comenzaron las sospechas. Los jesuitas 
fueron los primeros en denunciar su carácter subversivo y, a partir de ahí, 
se desencadenó una ofensiva creciente que culminó con la retirada de los 
privilegios, la prohibición de imprimir y vender la obra en Francia y su 
condena por el papa Clemente XIII, que la inscribió junto con David 
Hume en el Índice de libros prohibidos. El proyecto que había nacido como 
gloria editorial de la monarquía y del catolicismo se vio empujado a la 
clandestinidad, obligado a concluirse en imprentas extranjeras, como la 
de Samuel Fauche en Neuchâtel. 

La reacción eclesiástica no se explica por la presencia de láminas 
técnicas sobre tijeras, arados o arreos de caballos. El verdadero núcleo 



Ana Maria C. Minecan 

28 

de la inquietud se hallaba en el tono de los artículos y en el programa 
intelectual que los animaba. Lejos de limitarse a reunir informaciones 
neutras, los enciclopedistas aspiraban a transformar la forma común de 
pensar mediante la crítica del fanatismo, de los prejuicios y de la alianza 
entre trono y altar. La obra propone una reforma profunda de la cultura 
europea, no sólo en el ámbito de las ciencias y las técnicas, sino también 
en el terreno de la moral, de la religión y del poder político. Por eso la 
Enciclopedia no es únicamente un repertorio de saberes, sino una máquina 
de emancipación que cuestiona los fundamentos mismos del Antiguo 
Régimen. 

El artículo de la Enciclopedia sobre la “intolerancia” disecciona la 
violencia religiosa y denuncia la contradicción entre el mensaje 
evangélico y las prácticas persecutorias de las iglesias. El artículo sobre la 
“autoridad política” desplaza el origen del poder del cielo a la voluntad 
de los pueblos y desmantela la doctrina del derecho divino de los reyes. 
El texto sobre la “autoridad en el ámbito del conocimiento” critica la 
confianza ciega en nombres prestigiosos y exige someter toda afirmación 
al tribunal de la razón y de la experiencia. Finalmente, el artículo sobre el 
“filósofo” perfila un nuevo ideal de vida intelectual: un pensador que no 
se refugia en la torre de marfil, sino que cultiva las virtudes sociales y se 
compromete con la mejora de la comunidad. 

Leídos en conjunto, estos artículos permiten comprender por qué la 
Enciclopedia fue percibida como una amenaza estructural por las 
autoridades del Antiguo Régimen. La obra no se limitaba a acompañar el 
progreso científico, sino que articulaba una crítica sistemática de la 
intolerancia, de la superstición y de la arbitrariedad del poder. Desde esta 
perspectiva, la inclusión de Hume en el mismo Índice que los 
enciclopedistas no resulta fortuita. El filósofo escocés comparte con ellos 
el propósito de examinar sin concesiones los fundamentos del 
conocimiento, de desenmascarar los abusos de la autoridad y de 
reivindicar la autonomía del juicio humano. La Enciclopedia y Hume 
forman parte de un mismo movimiento de la Modernidad que introduce 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 
 

29 
 

una nueva relación entre razón, fe y poder y que abre el camino a la 
cultura contemporánea. 

 
| Conceptos principales 

Antiguo Régimen: orden político y social previo a la Revolución francesa, 
basado en la monarquía absoluta, la sociedad estamental, los privilegios 
del clero y la nobleza y la estrecha alianza entre trono e Iglesia. 
 
Privilegios reales: autorizaciones y protecciones jurídicas concedidas por la 
corona a determinadas publicaciones e imprentas que garantizaban la 
exclusividad de la edición y suponían al mismo tiempo una aprobación 
política y religiosa. 
 
Índice de libros prohibidos (Index librorum prohibitorum): lista oficial elaborada 
por la Iglesia católica que incluía las obras cuya lectura se consideraba 
peligrosa para la fe y la moral, vetadas a los fieles bajo pecado. En el siglo 
XVIII se incorporaron a él la Enciclopedia y los escritos de David Hume. 
 
Intolerancia eclesiástica: actitud que consiste en considerar falsas todas las 
religiones distintas de la propia y en justificar la persecución del disidente 
en nombre de la verdad revelada y de la salvación de las almas. 
 
Intolerancia civil: práctica de excluir, discriminar o perseguir a los 
ciudadanos que no comparten las creencias religiosas mayoritarias o que 
adoptan formas distintas de culto, hasta llegar en ocasiones al uso de la 
violencia física o legal. 
 
Subversión: término utilizado por las autoridades religiosas y civiles para 
designar todo discurso que cuestiona el orden establecido. En el contexto 
ilustrado se aplica a los pensadores que critican el absolutismo, el 
fanatismo y los privilegios heredados. 
 



Ana Maria C. Minecan 

30 
 

Contrato social: idea según la cual la legitimidad del poder se funda en un 
pacto originario entre los miembros de la comunidad. La autoridad de 
los gobernantes nace de la voluntad colectiva y puede ser revocada 
cuando se traicionan las condiciones del acuerdo. 
 
Razón: facultad humana de juzgar, inferir y ordenar los conocimientos de 
acuerdo con principios lógicos y con la observación de los hechos. Para 
los ilustrados es la “antorcha” que debe guiar tanto la ciencia como la 
vida moral y política. 
 
Filósofo moderno: figura del pensador ilustrado que observa, investiga y 
reflexiona, pero que también cultiva las virtudes sociales, participa en la 
vida común y aspira a hacer más justa y feliz la sociedad en la que vive. 
 
Separación entre política y religión: exigencia ilustrada de distinguir la esfera 
del gobierno civil y la de la fe, de manera que las leyes no impongan un 
credo y que los ciudadanos gocen de libertad de conciencia 
independientemente de sus creencias. 
 
Tolerancia: disposición a convivir con quienes sostienen creencias o 
formas de vida distintas, renunciando a la violencia y al odio, y apoyando 
la diversidad religiosa, moral y política dentro de un marco común de 
derechos. 

 
| Fechas fundamentales 

1751: publicación del primer volumen de la Enciclopedia francesa con 
privilegio real y aprobación implícita de las autoridades eclesiásticas. 
 
Década de 1750: primeras críticas eclesiásticas, encabezadas por los 
jesuitas, que denuncian el carácter subversivo de diversos artículos 
enciclopédicos. 
 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 
 

31 
 

1759: retirada de los privilegios reales, prohibición oficial de impresión y 
venta de la Enciclopedia en Francia y condena de la obra por el papa 
Clemente XIII, que la incorpora al Índice de libros prohibidos junto con 
los escritos de David Hume. 
 
Décadas de 1750 y 1760: continuación clandestina del proyecto 
enciclopédico mediante la impresión en imprentas extranjeras, como la 
de Samuel Fauche en Neuchâtel, fuera del alcance directo de la censura 
francesa. 
 
Siglo XVIII: consolidación del ideal ilustrado de separación entre política 
y religión, crítica del derecho divino de los reyes, defensa de la tolerancia 
y formulación de teorías del contrato social. 
 
1966: supresión definitiva del Índice de libros prohibidos por parte de la 
Iglesia católica, lo que simboliza el cierre formal de un largo capítulo de 
control eclesiástico directo sobre la lectura. 

 
| Resumen 

El destino de la Enciclopedia francesa ilustra con una claridad singular 
las tensiones de la Modernidad europea. La misma obra que se concibió 
bajo la protección de la monarquía y del clero, y que apareció en su 
primer volumen adornada con la mención de privilegios reales, terminó 
por ser proscrita, perseguida y obligada a refugiarse fuera de las fronteras 
de Francia. En la portada del tomo inaugural se leía con toda naturalidad 
que el libro se publicaba con permiso y privilegio del rey. Esa fórmula no 
era un simple formalismo jurídico. En el contexto del Antiguo Régimen 
equivalía a una doble bendición, política y religiosa. El rey de Francia no 
se imaginaba a sí mismo como un funcionario secular, sino como un 
monarca que ocupaba el trono por la gracia de Dios. La aprobación real 
implicaba, por tanto, el beneplácito implícito de la Iglesia que sostenía la 
legitimidad del soberano. 



Ana Maria C. Minecan 

32 
 

Sin embargo, bastó la difusión del primer volumen para que se 
desencadenara una oleada de recelos. Los jesuitas fueron los primeros en 
alzar la voz contra la Enciclopedia. En su lectura detectaron algo más que 
un diccionario de ciencias, artes y oficios. El tono crítico, las alusiones 
veladas a la superstición y a la violencia religiosa, la insistencia en la 
utilidad terrena del saber, les parecieron señales de una tendencia 
subversiva. El término no es anecdótico. La palabra subversión se 
convierte en una de las etiquetas preferidas con las que las iglesias y las 
monarquías del siglo XVIII designan a los filósofos modernos. Designa 
todo aquello que invierte el orden heredado, que cuestiona las jerarquías 
y que pretende orientar la vida social por principios distintos de la 
tradición teológica. 

A medida que se sucedían los tomos y que el público ilustrado 
celebraba el proyecto, las críticas eclesiásticas crecieron en intensidad. 
Desde determinados sectores del clero se hizo llegar a los editores una 
advertencia formal. Se les acusaba de haber ido demasiado lejos y se les 
amenazaba con consecuencias graves si no corregían el rumbo. Diderot 
y sus colaboradores, lejos de replegarse, perseveraron en el horizonte 
original de la obra. La respuesta de las autoridades fue contundente. 
Primero se suspendieron los privilegios reales de la Enciclopedia. Poco 
después se prohibió su impresión y venta oficial en todo el territorio 
francés. El proyecto que había sido impulsado por algunos de los libreros 
más reputados del reino se vio súbitamente reducido a la condición de 
sospechoso. 

La historia podría haber concluido ahí con el fracaso del intento. Sin 
embargo, la obstinación ilustrada encontró caminos alternativos. Los 
enciclopedistas decidieron continuar el trabajo de forma clandestina, 
recurriendo a imprentas establecidas fuera del alcance directo de la 
censura francesa. En las portadas de los volúmenes posteriores 
desaparecen los nombres de los editores parisinos y la mención del 
privilegio real y aparece en cambio la referencia a Samuel Fauche y a 
Neuchâtel. La geografía de la tinta revela la geografía de la libertad 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 
 

33 
 

relativa de pensamiento. Suiza proporciona un refugio técnico a una obra 
que, paradójicamente, pretende iluminar a la propia sociedad que la ha 
expulsado. 

La Iglesia católica decidió ir más allá de la mera prohibición local. En 
1759, el papa Clemente XIII condenó la Enciclopedia e incorporó la obra 
al Índice de libros prohibidos. En la misma lista se encontraban los escritos 
de David Hume, vigilados por el mismo temor difuso. Hume había 
desmontado con un rigor implacable ciertas pretensiones de la metafísica 
y de la teología, mostrando los límites de la razón humana y los 
mecanismos psicológicos de la creencia. Los enciclopedistas, por su 
parte, proponían reorganizar el conjunto del saber humano, 
despojándolo de la tutela dogmática y sometiéndolo al método crítico. A 
los ojos de la autoridad eclesiástica, ambos proyectos convergían en un 
mismo peligro: la emancipación del juicio humano respecto de las 
verdades dictadas desde arriba. 

Para comprender a fondo la reacción de la Iglesia y del poder civil no 
basta con atender al aparato material de la Enciclopedia ni a su vasto 
repertorio de láminas técnicas. El conflicto se ilumina cuando se leen con 
detenimiento algunos artículos que, bajo apariencia de definiciones, 
elaboran una crítica profunda del fanatismo y de la dominación. El caso 
del artículo dedicado a la “intolerancia” resulta ejemplar. Lejos de 
limitarse a describir el término, el texto distingue entre dos formas de 
intolerancia. La intolerancia eclesiástica consiste en considerar falsas 
todas las religiones distintas de la propia y en excluir de la verdad y de la 
salvación a quienes no pronuncian las mismas fórmulas de fe. La 
intolerancia civil, por su parte, se manifiesta cuando un Estado corta las 
relaciones con aquellos que piensan distinto en materia religiosa, cuando 
los margina, los encarcela o, en los casos extremos, los condena a muerte. 

El artículo no se contenta con un análisis conceptual. Los 
enciclopedistas recurren a la propia tradición cristiana para mostrar hasta 
qué punto la violencia religiosa de su tiempo resulta incompatible con el 
mensaje evangélico. Se citan pasajes de las Escrituras y de los Padres de 



Ana Maria C. Minecan 

34 
 

la Iglesia que apelan a la persuasión, a la paciencia y a la mansedumbre. 
Se recuerda, por ejemplo, que la fe sólo puede transmitirse por 
educación, por argumento y por oración. El corazón no puede amar 
aquello que percibe como malo y la mente no puede creer aquello que no 
reconoce como verdadero. Obligar a alguien mediante la fuerza a 
profesar una doctrina no produce convicción, sino hipocresía o martirio. 
Quien cede exteriormente ante la amenaza conserva en su interior el 
resentimiento. La violencia religiosa destruye la paz civil, alimenta el odio 
y, lejos de honrar a Dios, convierte su nombre en instrumento de 
crueldad. 

El giro que se propone es radical. Los enciclopedistas invierten la 
acusación tradicional de impiedad. Durante siglos el calificativo de impío 
había recaído sobre quienes dudaban de la existencia de Dios o se 
apartaban de la ortodoxia. Ahora se sostiene que el verdadero impío no 
es el incrédulo silencioso que no hace daño a nadie, sino el fanático que 
excita el odio y el desprecio, que separa a padres de hijos por divergencias 
doctrinales, que empuja a las naciones a la guerra en nombre de la fe. 
Impías son las prácticas que derraman sangre, no las que se limitan a 
discrepar en materia de creencias. La religión se mide aquí no por la 
cantidad de dogmas proclamados, sino por su capacidad de suscitar 
humanidad y compasión. 

El artículo sobre la intolerancia culmina en una defensa vigorosa de la 
separación entre política y religión. Cuando el príncipe se convierte en 
brazo secular de una Iglesia que exige persecución, deja de ser padre de 
todos sus súbditos y se degrada a verdugo al servicio del clero. Cuando 
el poder civil declara que el incrédulo no merece vivir, abre la puerta a 
que los incrédulos cuestionen a su vez la legitimidad del príncipe. La paz 
social exige reconocer que la obediencia política no depende de la fe 
religiosa. Un súbdito que cumple las leyes, aunque no comparta el credo 
dominante, merece la misma protección que cualquier otro. Al afirmar 
este principio, la Enciclopedia prepara el terreno conceptual para la idea de 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 
 

35 
 

ciudadanía moderna, en la que los derechos no se subordinan a la 
pertenencia confesional. 

Igualmente explosivo resulta el artículo dedicado a la autoridad 
política. Desde el primer renglón se desmonta la doctrina del derecho 
divino. Ningún hombre, se afirma, ha recibido del cielo el derecho de 
mandar sobre otros. El poder no brota de una designación sobrenatural 
ni de una genealogía sacralizada. Si se considera el asunto con rigor, sólo 
hay dos posibles fuentes de la autoridad política. O bien un individuo se 
apodera de la voluntad de los demás por medio de la violencia, o bien un 
grupo de hombres entrega su voluntad por medio de un contrato, 
reconociendo la autoridad de aquel que habrá de gobernarlos. En el 
primer caso se habla de usurpación. En el segundo, de legitimidad. 

La crítica de la usurpación es frontal. Un poder que se sostiene 
únicamente en la fuerza vale mientras la fuerza se conserva. El día en que 
los sometidos reúnen la energía suficiente para derribar el yugo, actúan 
con el mismo derecho que el usurpador ejerció al imponerse. La violencia 
no puede generar deber moral de obediencia. Sólo un pacto 
racionalmente aceptado por los miembros de la comunidad puede 
conferir legitimidad duradera. La Enciclopedia adopta así el horizonte del 
contrato social que pensadores como Rousseau estaban elaborando en la 
misma época. El gobierno, incluso cuando es hereditario, no puede 
considerarse propiedad privada de una familia. La corona, el aparato del 
Estado y la autoridad pública pertenecen al cuerpo de la nación. El 
príncipe no posee el reino como un bien patrimonial, sino que lo 
administra en usufructo, sujeto a las leyes y a la voluntad popular. 

Esta concepción tiene consecuencias de largo alcance. Si el poder nace 
de un contrato, también puede extinguirse cuando las condiciones del 
pacto se violan. Cuando la autoridad deja de buscar el bien común y se 
convierte en instrumento de opresión, el pueblo recupera la soberanía y 
el derecho a establecer un nuevo acuerdo con otros gobernantes y bajo 
otras reglas. La idea de que, en circunstancias extremas, la nación puede 
retirar la confianza a sus dirigentes introduce una lógica que anticipa la 



Ana Maria C. Minecan 

36 
 

imaginación revolucionaria. No es extraño que los defensores del 
Antiguo Régimen percibieran en estos párrafos un olor inquietante a 
pólvora intelectual. 

La crítica de la autoridad no se limita al terreno político. La Enciclopedia 
dedica un artículo específico a examinar la autoridad en el ámbito del 
conocimiento. El texto parte de una constatación sencilla. Ni el hombre 
más instruido ni el más piadoso merecen un crédito sin condiciones. El 
sabio puede sentir la tentación de engañar o de hablar de lo que no sabe. 
El santo puede opinar sobre asuntos que nunca ha estudiado. La 
reputación, por sí sola, no garantiza la verdad. En demasiadas ocasiones 
se sostiene sobre una red de intereses y de complicidades. La costumbre 
de aceptar argumentos porque los pronuncia una figura admirada 
conduce al error y empobrece el juicio propio. 

Frente a ese hábito, el artículo propone un ideal de vigilancia 
intelectual. Lo decisivo no es el nombre del autor, sino la calidad del 
razonamiento. Un silogismo correcto es válido tanto si lo firma 
Aristóteles como si lo formula un pensador desconocido. Donde hay que 
mirar no es al título de quien habla, sino a la coherencia lógica de lo que 
se afirma y a su consonancia con la experiencia sensible. Las citas eruditas 
sólo tienen un valor limitado. Pueden despertar el interés por una 
cuestión, orientar hacia lecturas, pero no deben sustituir al examen 
directo de los argumentos. El recurso constante a la autoridad convierte 
al estudioso en un depósito de ideas prestadas que repite fórmulas sin 
entenderlas. 

El texto no niega que existan maestros dignos de respeto. Lo que 
niega es que su palabra deba ocupar el lugar de la razón. La autoridad 
puede funcionar como un bastón al que se recurre en momentos de 
flaqueza, pero la marcha del conocimiento exige caminar con las propias 
fuerzas. Si se abandona la antorcha de la razón en manos de los otros, se 
corre el riesgo de vagar durante años por caminos que no conducen a 
ninguna parte. El estudiante que se deja guiar exclusivamente por las 
opiniones ajenas se asemeja a un ciego que avanza apoyado en un guía. 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 
 

37 
 

Si el guía se equivoca, ambos se pierden. Si el guía es muy hábil, quizá 
llegue lejos, pero el ciego no habrá visto nada por sí mismo. El verdadero 
progreso intelectual consiste en ejercitar la propia capacidad de discernir 
y de comprender, no en coleccionar nombres ilustres. 

La Enciclopedia completa su programa con un retrato del filósofo que 
rompe con ciertas imágenes heredadas. Durante siglos se había 
concebido al filósofo como un ser retirado del mundo, encerrado en su 
gabinete o en su monasterio, dedicado a la contemplación de verdades 
suprasensibles y poco interesado por los asuntos prácticos. Esa figura 
solitaria corre el riesgo de confundirse con el visionario, el místico o el 
cultivador de sistemas imaginarios desconectados de la vida común. Los 
enciclopedistas proponen otro modelo. El filósofo moderno no es un 
exiliado en la tierra ni un misántropo que desprecia a sus semejantes. La 
razón, para él, ocupa el lugar que la gracia tiene para el creyente. Le 
impulsa a actuar, a observar, a aprender de los hechos y a intervenir en el 
mundo. 

Ese filósofo construye sus principios a partir de una multitud de 
observaciones particulares. No se limita a repetir máximas abstractas. Va 
a su origen, las examina, les asigna su valor y las utiliza sólo cuando 
convienen a la comprensión de la realidad. De ahí nace su aprecio por la 
ciencia de los hechos y por las disciplinas empíricas. El filósofo desconfía 
de las verdades que se presentan como evidentes sin haber sido 
contrastadas. Considera enemiga del progreso la idea de que el hombre 
puede obtener el conocimiento únicamente por introspección o por 
meditación interior. Frente a la invitación medieval a buscar la verdad en 
el fondo del alma, el ilustrado insiste en que es preciso salir al mundo, 
mirar, experimentar, someter a prueba las hipótesis y transformar el 
entorno. 

El filósofo, tal como lo entiende la Enciclopedia, no confunde lo 
verosímil con lo verdadero. Se esfuerza por asignar a cada cosa su grado 
de certeza. Toma por verdadero lo que está sólidamente demostrado, por 
falso lo que contradice la evidencia disponible, por dudoso lo que carece 



Ana Maria C. Minecan 

38 
 

de pruebas suficientes y por probable lo que goza de apoyo razonable, 
aunque no definitivo. Una de sus grandes virtudes consiste en saber 
suspender el juicio cuando no tiene motivos para decidir. Donde la 
mayoría se siente obligada a opinar sobre todo, el filósofo considera 
legítimo decir que no sabe. Esta disciplina del juicio, lejos de paralizar la 
acción, preserva de los errores más graves. 

A diferencia de algunos pensadores antiguos o medievales que se 
retiraban del trato con los demás, el filósofo enciclopédico valora la 
sociedad civil como un bien en sí mismo. Reconoce que las necesidades 
básicas de la existencia obligan a la cooperación y al intercambio y 
entiende que su propia felicidad está ligada a la de la comunidad. Por eso 
procura desarrollar cualidades sociales, modos de trato amables y 
comunicativos. No ve el mundo como un país enemigo del que haya que 
huir, sino como un lugar que se puede y se debe mejorar. Se esfuerza por 
ser útil, por no convertirse en una carga para los otros, por contribuir 
con sus esfuerzos al bienestar colectivo. 

La sociabilidad no es aquí un adorno, sino un deber. Allí donde reinan 
el fanatismo y la superstición, tienden a dominar también la ira y las 
pasiones destructivas. El filósofo propone en cambio un estilo de vida 
regido por el orden interno y por la razón, que intenta orientar los 
resortes de la sociedad hacia efectos conformes con la honestidad 
humana. No basta con reflexionar en soledad. Es necesario comunicarse, 
persuadir, dialogar, intervenir en la vida pública. El ideal enciclopédico 
sueña con una situación en la que los gobernantes sean filósofos o en la 
que los filósofos participen activamente en el gobierno. El horizonte es 
una comunidad en la que la autoridad se ejerza con prudencia, con 
previsión y con respeto a la dignidad de todos. 

Desde esta perspectiva, se comprende que la Enciclopedia no fuera 
simplemente un monumento de erudición, sino un programa de reforma 
moral y política. La crítica de la intolerancia religiosa prepara la 
reivindicación de la libertad de conciencia. La crítica del derecho divino 
prepara la idea de soberanía popular. La crítica de la autoridad en el 



David Hume y la crítica escéptica al conocimiento moderno 
 

39 
 

conocimiento prepara la autonomía de la ciencia frente al dogma. El 
retrato del filósofo comprometido prepara una nueva manera de 
entender la responsabilidad intelectual. En el mismo movimiento se 
combate el feudalismo, la sociedad estamental, los privilegios del clero y 
de la nobleza y la concepción patrimonial del poder monárquico. 

La convergencia entre la Enciclopedia y la obra de Hume se hace visible 
precisamente en este horizonte. Cada uno desde su contexto, ambos 
participan en la tarea de someter a examen las creencias heredadas, de 
exigir razones allí donde antes bastaba con la costumbre o con la 
autoridad, de denunciar los efectos destructivos del fanatismo y de la 
superstición. El escepticismo moderado de Hume frente a las 
pretensiones de la metafísica y de la teología dialoga con la desconfianza 
enciclopédica hacia toda palabra que pretenda imponerse sin pasar por el 
tribunal de la experiencia y de la lógica. En ambos casos se trata de liberar 
al ser humano del miedo y de la servidumbre intelectual, no para 
entregarlo al capricho, sino para anclar su vida en la claridad y en la 
responsabilidad. 

La Enciclopedia fue prohibida, perseguida y condenada. David Hume 
fue incluido en el Índice y se vio rodeado por acusaciones de impiedad y 
de subversión. Sin embargo, la energía intelectual que ambos encarnan 
ha sobrevivido a los siglos y a a los decretos de censura.  

 
|Bibliografía  

Beaurepaire, P. Y. (2013). L’Europe des Lumières. Paris: Belin. 
 
Cassirer, E. (2006). La filosofía de la Ilustración. México D. F.: Fondo de 
Cultura Económica. 
 
Diderot, D., & d’Alembert, J. L. R. (Eds.). (1994). Encyclopédie ou 
dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (sélection). Paris: GF 
Flammarion. 
 



Ana Maria C. Minecan 

40 
 

Forst, R. (2013). Toleration in conflict: Past and present. Cambridge: 
Cambridge University Press. 
 
Gay, P. (1995). The Enlightenment: An interpretation. New York: W. W. 
Norton. 
 
Hazard, P. (2012). La crisis de la conciencia europea (1680–1715). Madrid: 
Alianza Editorial. 
 
Hume, D. (2001). Ensayos morales, políticos y literarios. Madrid: Tecnos. 
 
Israel, J. (2001). Radical Enlightenment: Philosophy and the making of modernity 
1650–1750. Oxford: Oxford University Press. 
 
Martínez de Bujanda, J. (1996). El Índice de libros prohibidos y expurgados. 
Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos. 
 
Outram, D. (2019). The Enlightenment. Cambridge: Cambridge University 
Press. 
 
Pagden, A. (2013). The Enlightenment and why it still matters. Oxford: Oxford 
University Press. 
 
Venturi, F. (1971). Utopia and reform in the Enlightenment. Cambridge: 
Cambridge University Press. 

 
 

 




