
Guía de lectura y 
trabajo para el curso 

Presocráticos II 
de los cuatro elementos 

a la infinitud del espacio atómico 

Ana Maria C. Minecan



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Primera edición: abril 2020 
Segunda edición: agosto 2025 
 
Guía de lectura y trabajo para el curso Los presocráticos II: de los cuatro elementos a la infinitud 
del espacio atomico 
Ana Maria C. Minecan 
 
Colección: Guías de lectura para  
los cursos del Centro de Estudios Filosóficos Alétheia 
 
CEFA Ediciones – Centro de Estudios Filosóficos Alétheia 
Madrid, 2025 
www.anaminecan.com 
 
 ISBN-13: 979-8264731150 
 
El papel de este libro procede de bosques gestionados de forma sostenible y de fuentes controladas. 
 



Alétheia, del griego ἀλήθεια es el concepto filosófico que se refiere a la sinceridad de 
los hechos y la realidad. Literalmente, la palabra se refiere a hacer evidente aquello que 

estaba oculto, a descubrir la verdad. Se relaciona también con el río Leteo, el río del 
olvido, uno de los cinco ríos del Hades, que fluyen desde la cueva de Hypnos. Quienes 

beben del agua de este río lo olvidan todo. Así a-létheia no es sólo la simple verdad 
sino la salvación de la memoria, el triunfo sobre el olvido." 



ÍNDICE 

Clase 1 | Rasgos principales de la primera fase de la filosofía 
presocrática.................................................................................................15 

Clase 2 | Empédocles de Agrigento .......................................................65 

Clase 3 | Los cultos ctónicos ..................................................................75 

Clase 4 | Magia, democracia y medicina ................................................91 

Clase 5 | El reto de Parménides y la recuperación del devenir ..........95 

Clase 6 | Los cuatro elementos ............................................................ 101 

Clase 7 | La nueva estructura de la materia........................................ 107 

Clase 8 | Atracción y repulsión: dos fuerzas para explicarlo todo.. 113 

Clase 9 | El ciclo cósmico .................................................................... 119 

Clase 10 | El azar como arquitecto del mundo ................................. 125 

Clase 11 | Anaxágoras: el filósofo y el político ................................. 129 

Clase 12 | Vida, obra y destierro de Anaxágoras .............................. 135 

Clase 13 | El pluralismo infinitesimal ................................................. 139 

Clase 14 | El intelecto (noûs) y la razón del cosmos .......................... 145 

Clase 15 | Leucipo y Demócrito .......................................................... 153 

Clase 16 | ¿Miedo al átomo? ................................................................ 161 

Clase 17 | Átomos y Vacío ................................................................... 167 

Clase 18 | La tesis de la pluralidad de los mundos ........................... 173 

Clase 19 | Azar, forma, necesidad e infinito ...................................... 177 

Clase 20 | Epistemología atomista ...................................................... 181 



Clase 22 | Diógenes de Apolonia ........................................................ 191 

Clase 23 | El ocaso del pensamiento presocrático ............................ 197 

Clase 24 | Una última mirada atrás ...................................................... 201 

Clase 25 | ¡Entrando en Atenas! .......................................................... 207 

Bibliografía ............................................................................................... 215 

Cuestiones para la meditación filosófica tras cada clase ................... 225 



Ana Minecan (Bucarest, 1986) es Doctora en Filosofía por la Universidad 
Complutense de Madrid, con calificación de Sobresaliente cum laude por 
unanimidad y Premio Extraordinario de Doctorado, además de Mención de 
Doctorado Europeo. Su tesis doctoral, centrada en la recepción medieval de 
la física de Aristóteles, constituye una investigación rigurosa sobre los 
conceptos de finitud, necesidad, vacío y estructura del universo en el 
pensamiento de Tomás de Aquino. 

Desde su más tierna infancia, Ana demostró una gran curiosidad por el 
mundo natural, la ciencia, la historia de las civilizaciones antiguas, los idiomas 
y los libros. Durante su etapa preuniversitaria fue una estudiante brillante, 
finalizando el Bachillerato con una nota media de 9,8 y obteniendo un 9,7 en 
la prueba de acceso a la universidad. Desde entonces, ha cultivado una 
profunda pasión por el arte, la lectura y la filosofía, intereses que definirían el 
rumbo de su trayectoria académica y profesional. 

A lo largo de su formación universitaria, la Dra. Minecan ha obtenido 
numerosos reconocimientos, entre los que destaca el Premio Extraordinario 
de Licenciatura, otorgado por la Universidad Complutense de Madrid tras 
culminar sus estudios como número uno de su promoción (2005–2010) con 
24 Matrículas de Honor, al que se uniría en 2015 el ya citado Premio 
Extraordinario de Doctorado por la misma universidad. Su carrera académica 
ha sido respaldada por becas altamente competitivas del Ministerio de 
Educación de España, como la Beca de Formación de Profesorado 
Universitario (F.P.U.), concedida tras uno de los procesos selectivos de 
carácter competitivo más exigentes a nivel nacional, así como la Beca de 
Colaboración con Departamento Universitario o la Beca a los 750 Mejores 
Expedientes Académicos de la Universidad Complutense de Madrid —



centro que cuenta con más de 64.000 estudiantes cada año— lograda en dos 
convocatorias consecutivas, además de becas para estudios en el extranjero 
desde etapas tempranas de su formación. 

La Dra. Minecan ha realizado estancias de investigación científica como 
especialista en destacadas instituciones europeas como la Universidad Paul-
Valéry de Montpellier, la Universidad Babeș-Bolyai, la Universidad Libre de 
Bruselas, la Universidad Carolina de Praga y la Universidad de la Sorbona, 
ampliando su formación en contextos filosóficos plurales y multiculturales. 

Su trayectoria se ha complementado con la participación en Proyectos de 
Investigación internacionales, como el prestigioso programa ERC THESIS 
– Starting Grant en el CNRS financiado por la Comisión de Investigación de 
la Unión Europea, así como en iniciativas de innovación docente premiadas 
por la UCM.

Hoy en día sigue colaborando como evaluadora científica en revistas 
académicas internacionales y contribuyendo al desarrollo riguroso de la 
investigación filosófica como profesora y asesora para el diseño de 
programas formativos, estando acreditada como Profesor Ayudante Doctor 
Universitario por la ANECA (Agencia Nacional de Evaluación de la Calidad 
y Acreditación) del Ministerio de Educación de España desde 2016. Para 
consultar su tesis doctoral, libros, conferencias y artículos científicos puedes 
acceder a su perfil académico en Academia.edu. Junto a su trayectoria 
académica, la Dra. Minecan desarrolla una intensa labor como divulgadora 
filosófica y creadora de contenidos digitales. Desde diciembre del 2018 dirige 
el Centro de Estudios Filosóficos Alétheia, una plataforma educativa donde 
ofrece cursos online de filosofía con una orientación rigurosa, accesible y 
cronológicamente estructurada. En esta escuela virtual se abordan tanto los 
orígenes del pensamiento griego como la evolución de la filosofía, la historia 
de la ciencia y el arte, con un enfoque centrado en el desarrollo crítico del 
estudiante.  



CLASE 2 | EMPÉDOCLES DE AGRIGENTO 

La figura de Empédocles resulta decisiva para comprender el 
tránsito entre la filosofía presocrática y la ciencia natural clásica. Su 
sistema de los cuatro elementos influyó de manera directa en la 
física aristotélica, la cual, a su vez, marcó la concepción del cosmos 
en Occidente durante más de dos mil años. Pensador 
profundamente original, Empédocles articuló un modelo 
explicativo del mundo natural a partir de principios materiales y 
fuerzas opuestas, pero también elaboró una visión espiritual del 
alma, fuertemente influida por el orfismo y el pitagorismo. Su 
pensamiento aparece dividido entre dos obras de carácter 
aparentemente contradictorio: Sobre la naturaleza y Las purificaciones. 
Esta tensión refleja tanto su evolución vital como la complejidad de 
su época. 

| Conceptos principales 

Sistema de los cuatro elementos: Doctrina según la cual todo lo existente 
está compuesto por la combinación, en proporciones variables, de 
cuatro elementos materiales: tierra, agua, aire y fuego. Este modelo 
permitió explicar la diversidad de sustancias sin recurrir a un 
monismo estricto. 

65 



Ana Maria C. Minecan 

66 

 

 

Fuerzas de amor y discordia: Principios dinámicos que actúan como 
causas del movimiento y del cambio en el cosmos. El Amor (philía) 
tiende a la mezcla y la unificación; la Discordia (néikos) a la 
separación y el conflicto. 
 
Doctrina de la transmigración: Creencia en la reencarnación del alma en 
diversos cuerpos como castigo o purificación de una falta 
primordial. Procedente del orfismo y el pitagorismo, implica una 
visión dualista del ser humano. 
 
Purificaciones (katharmoí, καθαρµοῐ): ritos, ejercicios y disciplinas 
orientadas a liberar el alma de su condición caída. Supone una 
antropología dual y una filosofía de la liberación espiritual. 
 
Visión dual de la filosofía: En Empédocles se articulan dos tendencias 
que habían estado separadas: la investigación racional de la 
naturaleza y la aspiración a la salvación del alma. Esta unión explica 
su estilo poético y su estructura doctrinal fragmentaria. 
 
| Fechas fundamentales 

c. 495–435 a. C.: Vida de Empédocles de Agrigento.  
 
c. 450 a. C.: Composición de Sobre la naturaleza.  
 
c. 440 a. C.: Redacción de Las purificaciones.  
 
Siglos IV a. C. – XIII d. C.: Perduración del sistema de Empédocles 
en la física aristotélica.  
 
Siglo XVII: Inicio del abandono del modelo de los cuatro elementos 
con la ciencia moderna. 
 
 
 



Los presocráticos II: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atómico 

67 

| Resumen 

Empédocles de Agrigento representa una de las figuras más 
complejas y desconcertantes de la filosofía antigua. Su obra, 
fragmentaria y poética, combina intuiciones científicas de gran 
alcance con elementos profundamente religiosos, éticos y místicos. 
En lugar de ofrecer un sistema cerrado, su pensamiento aparece 
dividido entre dos polos: por un lado, la construcción de una física 
pluralista basada en elementos y fuerzas y, por otro, una doctrina 
espiritual del alma que retoma motivos órficos y pitagóricos. 

La tradición antigua le atribuye dos obras fundamentales cuya 
comparación plantea un problema interpretativo severo. La 
primera, Sobre la naturaleza, se integra sin dificultad en la línea de los 
tratados físicos presocráticos. El título Perí fýseos (Περὶ φύσεως) 
remite a una investigación que busca causas naturales y una 
inteligibilidad del cosmos sin recurrir a explicaciones míticas como 
principio rector. En esa orientación se percibe el espíritu racional y 
proto-científico griego, el impulso que intenta pensar la naturaleza 
como un orden accesible a la razón y a la observación. 

Desde el punto de vista físico, Empédocles, sin embargo, rompió 
con el monismo milesio y propuso un modelo plural del mundo 
natural. Según su doctrina, toda la realidad está formada por la 
mezcla y separación de cuatro elementos eternos: tierra, agua, aire y 
fuego. Estos no se transforman unos en otros, sino que subsisten 
como sustancias inalterables, cuya combinación, en diversas 
proporciones en cada objeto, origina la diversidad fenoménica. El 
cambio no implica la generación de algo nuevo, sino la reordenación 
cuantitativa de lo que ya existe. Con ello, Empédocles evitó la 
objeción eleática al devenir, puesto que no postuló el paso del no-
ser al ser. 

La dinámica de estas transformaciones estaría gobernada por dos 



Ana Maria C. Minecan 

68 

 

 

fuerzas opuestas: el Amor (philía), que tiende a unir, y la Discordia 
(néikos), que separa. Estos principios no deben entenderse en 
términos morales ni antropomórficos, sino como potencias 
cósmicas impersonales que rigen los ciclos del mundo. En 
determinadas fases predomina el Amor, dando lugar a la unidad; en 
otras, la Discordia impone la multiplicidad y el conflicto. El 
universo, según Empédocles, atraviesa así un ciclo eterno de 
condensación y disgregación, sin un principio absoluto ni un fin 
definitivo. 

Esta cosmología influyó de forma directa en Aristóteles, quien 
adoptó el esquema de los cuatro elementos y lo integró en su 
sistema hilemórfico. Durante más de dos milenios, el modelo 
empedocleo, adaptado y sistematizado por Aristóteles, vertebró la 
explicación natural en Europa.12 Desde la Antigüedad tardía hasta 

                                                
12 La física de Aristóteles se convirtió en un sistema de explicación del mundo 
dotado de un prestigio excepcional, sostenido por su capacidad de articular una 
visión total del mundo físico, aunque incorrecta desde un punto de vista 
contemporáneo. En su sistema convergieron la ambición de exhaustividad y la 
exigencia de coherencia: cada pieza buscaba encajar con el conjunto, desde las 
formas más simples de la materia hasta los fenómenos biológicos y celestes. Se 
trató de una empresa intelectual que pretendía explicar el tiempo, el movimiento 
y el espacio, pero también los ciclos naturales, los procesos meteorológicos, los 
rasgos de las especies y el comportamiento de los cuerpos astrales. Esa amplitud, 
sumada a una notable consistencia interna, ayudó a que la explicación aristotélica 
se mantuviera en pie a lo largo del período helenístico, la Antigüedad tardía, el 
mundo romano, la Edad Media y buena parte de la modernidad temprana. La 
persistencia del consenso en torno a la viabilidad de la física de Aristóteles 
impresiona: durante un arco temporal cercano a los dos mil años, nadie consiguió 
construir un sistema físico tan completo y tan acorde con las observaciones 
empíricas disponibles como el que él había diseñado. Hubo intuiciones brillantes 
y propuestas parciales que anunciaban desarrollos futuros, pero carecieron del 
grado de detalle y de cierre sistemático que hizo de la física aristotélica una matriz 
duradera. En ese punto aparece Empédocles como antecedente decisivo. 
Comprender cómo Aristóteles pudo levantar su edificio implica volver a los 
cimientos presocráticos. La filosofía de la naturaleza anterior al período clásico, 



Los presocráticos II: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atómico 
 

69 

 

 

la escolástica medieval, pasando por pensadores árabes, judíos y 
cristianos, esta concepción del mundo natural se mantuvo 
prácticamente intacta, y no fue hasta el advenimiento de la física 
moderna cuando comenzó a declinar. 

La segunda obra atribuida a Empédocles, Las purificaciones, 
desplaza el registro hacia un territorio muy distinto. Su propio título, 
evoca prácticas de expiación y un horizonte religioso. El texto 
aparece caracterizado por un tono místico y por elementos de magia 
y esoterismo, en continuidad con ciertas doctrinas que se asocian a 
la tradición pitagórica y al orfismo. En ese marco se describe una 
narrativa de alma desterrada, marcada por la culpa y apartada del 
lugar de los bienaventurados al que propiamente pertenecería. Así, 
en la visión de Empédocles, el alma humana aparece como una 
entidad divina que, por una falta originaria, habría caído en la 
corporeidad y estaría condenada a atravesar un ciclo de 
reencarnaciones. Esta concepción supone una visión dual del ser 
humano: cuerpo corruptible y alma inmortal. La redención se 
alcanza a través del conocimiento, la práctica de la virtud y los 
rituales de purificación que permiten a la conciencia recuperar su 
estado original. 

La convivencia de ambos registros en un mismo autor resulta 
desconcertante. La interpretación tradicional ha oscilado durante 
siglos ante la impresión de incompatibilidad: dos textos, dos 
visiones del mundo, del ser humano y de la naturaleza que parecen 
difíciles de atribuir a una sola mano. Esta dualidad en el 
pensamiento de Empédocles —física y mística— ha generado 

                                                
en su forma más característica, aspira a explicar el mundo natural mediante 
fundamentos físicos y racionales. Empédocles se inscribe en esa tradición, y al 
mismo tiempo la tensiona desde dentro, hasta el extremo de ofrecer una figura 
de frontera. Minecan, A. M. C. (2018). Fundamentos de física aristotélica: La estructura 
del cosmos y su ciencia. Ediciones Antígona. 



Ana Maria C. Minecan 

70 

 

 

múltiples dificultades interpretativas. Desde la Antigüedad se 
debatió si se trataba de dos obras de autoría distinta, o si expresaban 
fases diferentes de una misma trayectoria intelectual.  

La historiografía contemporánea ha propuesto una salida que, 
sin eliminar el enigma, lo vuelve inteligible: la distancia doctrinal 
reflejaría momentos distintos de redacción y, por tanto, fases 
distintas de la vida de Empédocles. Esta hipótesis se apoya en 
observaciones filológicas de estilo, además de en una consideración 
general sobre la producción intelectual: los filósofos son personas y 
el pensamiento se mueve con la vida. Por tanto, la filología 
contemporánea tiende a considerar que ambos textos fueron 
escritos en momentos distintos de su vida. Las purificaciones 
correspondería a su juventud, cuando aún se hallaba vinculado a 
ambientes religiosos y políticos de Agrigento en la cumbre de su 
poder y de su reconocimiento social y ligado a un clima de fervor 
político y a intereses que rozan la medicina y las artes esotéricas. En 
ese escenario, el texto adopta el tono del reformador y del guía 
espiritual, con resonancias pitagóricas y órficas. 

La segunda obra, Sobre la naturaleza, quedaría vinculada a una 
etapa posterior, más dramática, marcada por el exilio, el desencanto 
y un giro hacia el estudio de la naturaleza. Se menciona que 
Empédocles habría sido expulsado de su ciudad natal a causa de sus 
ideas políticas y condenado a vivir fuera de ella. En la soledad del 
destierro, su orientación habría cambiado, abandonando aquellas 
concepciones iniciales y volviéndose hacia el estudio de la ciencia 
natural con un sesgo más materialista y con rasgos próximos a una 
actitud irreligiosa, descrita incluso como atea. La contraposición se 
entiende entonces como el resultado de un desplazamiento vital e 
intelectual: de un horizonte religioso y ritual a una investigación 
naturalista de la phýsis, de una retórica de salvación a una exigencia 



Los presocráticos II: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atómico 
 

71 

 

 

de explicación. 
 

Esta evolución no es un fenómeno excepcional. Numerosos 
pensadores han recorrido trayectorias dispares a lo largo de sus 
vidas, como Platón, Kant o Wittgenstein. En el caso de 
Empédocles, esta tensión se acentúa por el carácter fronterizo de su 
época: situado entre la tradición mítica y la razón filosófica, entre el 
mundo arcaico y la pólis clásica, su pensamiento representa, como 
ningún otro, la transición entre dos concepciones del saber. A 
medio camino entre un sabio natural y un visionario religioso, entre 
un físico riguroso y un poeta inspirado, Empédocles representa una 
figura profundamente ambigua, pero también fecunda. 

A esta tensión biográfica se añade un elemento narrado por las 
fuentes antiguas: la relación de Empédocles con la escuela 
pitagórica. Se sugiere que habría formado parte de ese círculo, 
aunque su permanencia habría sido breve. El motivo de la ruptura 
aparece cargado de significado cultural. Las fuentes hablan de 
discursos sediciosos y, sobre todo, de impaciencia ante las fases de 
iniciación. Empédocles habría querido pronunciarse y construir un 
pensamiento propio sin someterse al ritmo de silencio y espera que 
la secta exigía. El episodio condensa, en miniatura, un conflicto 
característico del paso entre lo arcaico y lo clásico: la tensión entre 
formas cerradas de transmisión, asociadas al secreto, la disciplina y 
el rito, y el impulso de una filosofía que comienza a reclamar 
autonomía, argumentación pública y elaboración personal. 

Empédocles aparece así como un híbrido difícil de clasificar. En 
él se mezclan el espíritu racional y la audacia proto-científica griega 
con arrebatos líricos y resonancias del mundo homérico, todavía 
atravesado por mitos, figuras carismáticas y gestos rituales. Puede 
describirse como poeta y místico, como reformador político y como 
una suerte de mago, en el sentido cultural del término, es decir, 



Ana Maria C. Minecan 

72 

 

 

como alguien investido de un prestigio que combina saber, palabra 
y capacidad de intervención en la comunidad. Esta mezcla ilumina 
una transición histórica: el nacimiento de una nueva forma de 
relación con la naturaleza y con el conocimiento, todavía rodeada 
de lenguajes antiguos que no han perdido su eficacia simbólica. 

La consecuencia histórica de esta figura fronteriza se deja medir 
por su recepción. La teoría empedoclea de la materia elemental, 
junto con las consideraciones sobre las cualidades de los elementos, 
configuró un horizonte que Aristóteles convirtió en sistema. Y el 
sistema aristotélico, por su coherencia y su amplitud, se instaló en 
la mente europea como una gramática de lo real. Incluso cuando ese 
edificio comenzó a resquebrajarse, bien entrado el siglo XV, algunos 
de sus flecos se mantuvieron durante mucho más tiempo, hasta 
alcanzar el siglo XX en el caso paradigmático de la teoría del éter. 
En ese sentido, estudiar a Empédocles supone comprender un 
punto de origen. A través de Aristóteles, su pensamiento se proyecta 
sobre siglos de ciencia, filosofía y teología. La rareza del autor se 
vuelve, entonces, un signo de su potencia: en la encrucijada entre 
razón naciente y herencias arcaicas, se perfilan, en su pensamiento, 
categorías y esquemas que dieron forma a la manera occidental de 
pensar la naturaleza durante un lapso inmenso de la historia. 

 
|Bibliografía  

Barnes, J. (2013). Los presocráticos. Alianza Editorial. 

Bollack, J. (2006). Empédocle. Introduction à l’ancienne physique. Verdier. 

Burkert, W. (2011). Sabiduría y ciencia en el pitagorismo antiguo. Gredos. 

Guthrie, W. K. C. (2007). Historia de la filosofía griega II: La filosofía 



Los presocráticos II: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atómico 

73 

presocrática desde Parménides hasta Demócrito. Gredos. 

Kirk, G. S., Raven, J. E., & Schofield, M. (2013). Los filósofos 

presocráticos (2.ª ed.). Gredos. 

Trépanier, S. (2004). Empedocles: An Interpretation. Routledge. 





CLASE 3 | LOS CULTOS CTÓNICOS 

La primera fase del pensamiento de Empédocles no puede 
entenderse sin atender al contexto cultural y religioso de su ciudad 
natal, Agrigento, en Sicilia. Esta región, dominada por la presencia 
del Etna y marcada por una fuerte tradición mística, conservaba 
formas de culto distintas a las de la Grecia continental. Junto a la 
influencia órfica y pitagórica, Empédocles recibió el influjo de los 
cultos ctónicos, rituales religiosos dedicados a las divinidades del 
inframundo. Lejos de formar una religión separada, estos cultos 
acentuaban ciertos aspectos oscuros del panteón olímpico. Las 
Purificaciones, obra temprana del filósofo, revelan esta conexión, 
expresando una visión del alma ligada al pecado, la transmigración 
y la posibilidad de redención. Allí, Empédocles se presenta como 
un ser divinizado, dotado de saberes mágicos, médicos y religiosos, 
en un estilo más cercano al de un chamán que al de un físico. 

75 



Ana Maria C. Minecan 

76 

 

 

| Conceptos principales 

Cultos ctónicos: Prácticas religiosas centradas en la veneración de 
divinidades infernales y realidades subterráneas. Contrapuestos a los 
cultos olímpicos celestes, los cultos ctónicos implicaban ritos 
nocturnos, sacrificios de animales quemados en fosas y una relación 
estrecha con el imaginario de la muerte, el renacimiento y la magia. 
En el mundo griego, estaban especialmente extendidos en regiones 
como Sicilia, donde la cercanía con fenómenos geológicos activos 
intensificaba la percepción de lo telúrico como umbral hacia otras 
realidades. 
 
Katábasis (κατάβασις): Descenso ritual o mítico al mundo 
subterráneo o al Hades. Se encuentra en múltiples mitos griegos 
(Orfeo, Perséfone, Heracles) y representa simbólicamente el 
contacto con el más allá, la muerte o el conocimiento profundo. 
Este motivo está asociado a la estructura narrativa de muchos ritos 
de paso y misterios religiosos. 
 
Nigromancia (νέκυια): Práctica ritual de evocación de los muertos, 
considerada una forma de acceder a conocimientos ocultos o de 
obtener favores desde el más allá. Presente en la Odisea y en textos 
órficos, adquiere un papel relevante en el imaginario empedocleo 
como forma de poder sobre la muerte. 
 
Himno homérico a Deméter: Poema arcaico en hexámetros que relata el 
rapto de Perséfone por Hades y la instauración del culto mistérico 
a Deméter en Eleusis. Constituye una de las fuentes más 
importantes para comprender el imaginario agrícola-religioso del 
mundo griego y su articulación entre muerte, fertilidad y 
regeneración. 
 
Inframundo (Hades): Región subterránea del cosmos griego, morada 
de las almas tras la muerte. En la religión siciliana arcaica se concebía 
como un lugar accesible mediante ritos específicos. El volcán Etna 



Los presocráticos II: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atómico 
 

77 

 

 

era considerado una de sus entradas. 
 
Ritos de sacrificio: A diferencia del sacrificio olímpico clásico, en el 
cual los animales eran ofrecidos sobre altares elevados y 
compartidos en banquetes, los cultos tónicos exigían sacrificios 
nocturnos, incineración total y entierro de los restos. 
 
Perséfone y Deméter: Diosas centrales en la mitología del inframundo. 
El mito del rapto de Perséfone explicaba el ciclo de las estaciones y 
fundamentaba la estructura del culto mistérico en Eleusis y en 
Sicilia. 
 
| Resumen 

A la hora de comprender la compleja figura de Empédocles, 
resulta fundamental atender no solo a las doctrinas filosóficas que 
articuló en sus obras, sino también a los sustratos culturales y 
religiosos que dieron forma a su pensamiento. A él llegan, todavía 
con fuerza activa, herencias asociadas a Egipto, cuya autoridad 
cultural se vinculaba a saberes antiguos y a técnicas de interpretación 
del mundo natural, y también un horizonte caldeo, asirio y 
babilónico, con su prestigio de observación astral, de cálculo y de 
lectura de signos. A ello se suma la misteriosa religiosidad órfica, 
con su lenguaje de purificación, destino y responsabilidad ante la 
vida, que había proyectado algunas de sus ideas sobre la metafísica 
pitagórica. Todo este caudal, lejos de disolverse, seguía 
“efervescente” en tiempos de Empédocles. Sin embargo, en 
Agrigento y en toda la gran isla de Sicilia, ese conjunto se vio 
rodeado por un elemento diferente, estrechamente ligado a la 
geografía y al imaginario del subsuelo: los llamados cultos ctónicos 
—prácticas religiosas telúricas centradas en la muerte, la tierra y el 
inframundo—  que constituyeron un eje esencial en la cosmovisión 



Ana Maria C. Minecan 

78 

 

 

inicial de Empédocles.  
El adjetivo khthónios (χθόνιος) designa, con una precisión casi 

física, aquello que pertenece a la región del inframundo, lo telúrico, 
lo subterráneo. En Sicilia, el volcán Etna no era sólo un accidente 
del paisaje, era una presencia que organizaba la sensibilidad 
colectiva. Sus bramidos nocturnos, el rumor de fuego interior, el 
recuerdo constante de una fuerza que parecía hablar desde abajo, 
volvían verosímil la idea de que su cráter fuera uno de los portales 
de acceso al Hades.13 Los griegos de la isla se sentían, por ello, más 

                                                
13 En la imaginación religiosa griega, al inframundo de Hades se podía acceder 
físicamente por diversos puntos del territorio, sobre todo allí donde la tierra 
parecía abrirse o “hablar” desde dentro. La cultura griega y, más tarde, la 
grecorromana, multiplicaron las “bocas” o “puertas” del inframundo, 
vinculándolas a lugares concretos que concentraban una experiencia intensa de 
verticalidad, peligro o extrañeza natural. Entre los accesos más célebres figura el 
cabo Ténaro, en el extremo meridional del Peloponeso. Allí se localizaba una 
gruta que la tradición conectó con los descensos heroicos, en especial con el 
motivo de la captura de Cerbero, y con relatos de catábasis atribuidos a figuras 
como Heracles u Orfeo. Esa localización poseía para los griegos una profunda 
carga simbólica: un promontorio batido por el mar, marcado por cavernas y 
vientos, se percibía como frontera natural entre ámbitos heterogéneos, un borde 
del mundo habitable que invita a imaginar un umbral hacia lo invisible. A esa 
misma familia pertenecen los paisajes del Epiro, en torno al río Aqueronte y a la 
llamada Aquerusia, donde las fuentes antiguas situaron un “oráculo de los 
muertos”, esto es, un santuario orientado a la consulta ritual de los difuntos. La 
idea de que el muerto “sabe” y puede transmitir un saber vedado al vivo encontró 
aquí un marco verosímil, porque las aguas profundas, los humedales y las brumas 
favorecían de manera espontánea una escenografía de descenso, pérdida de 
orientación y proximidad al reino subterráneo. En la Argólide se evocaba, del 
mismo modo, el lago Alción en las proximidades de Lerna, reputado como 
insondable y asociado a relatos de paso hacia abajo, incluido el motivo dionisíaco 
de la visita al inframundo. En estos casos, el paisaje acuático funciona como 
metáfora natural de la transición, porque el agua oculta, absorbe y devuelve 
transformado lo que en ella se introduce, y por eso mismo puede figurar una 
frontera entre el mundo de los vivos y el de los muertos. Fuera del núcleo 
helénico, el mapa simbólico se amplía con lugares que la literatura latina 
consagró, aunque su lógica responda a sensibilidades compartidas en el 



Los presocráticos II: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atómico 
 

79 

 

 

próximas que otras regiones de la Hélade, a ciertas divinidades 
oscuras del panteón: los llamados “señores de la muerte” y 
guardianes de lo que está más allá del mundo visible. Ese énfasis no 
implicaba, sin embargo, una ruptura con la religión olímpica. La 
pluralidad religiosa griega se dejaba modular por condiciones 
locales. Según la relación de una pólis con el mar, la agricultura, el 
comercio, el viaje, los peligros del horizonte o con la fertilidad de la 
tierra, se rendía un culto preferente a uno u otro de los doce grandes 
dioses. Las ciudades portuarias, vinculadas al tráfico marítimo, 
                                                
Mediterráneo antiguo. El lago “Averno”, derivado del griego Áornos) en las 
cercanías de Cumas, se convirtió en un emblema de entrada infernal por su 
atmósfera pesada y por la asociación entre cavidades, vapores y peligro 
respiratorio. Y en Asia Menor, el Ploutonion de Hierápolis ilustra con singular 
claridad un mecanismo frecuente: la interpretación religiosa de fenómenos 
físicos. Un recinto del culto a Plutón se vinculó a emanaciones gaseosas capaces 
de matar animales, experiencia que, en una cultura sin química moderna, podía 
ser comprendida como signo tangible de una región letal situada bajo la tierra.  
En Sicilia, ese principio de localización adquirió una intensidad particular por la 
presencia simultánea de cavidades, lagunas y vulcanismo. La tradición del rapto 
de Perséfone se ancla en el entorno del Etna y en la imagen de una abertura 
súbita del suelo, por el que la divinidad del inframundo se lleva a la joven hacia 
abajo. En ese marco, el Etna refuerza y radicaliza la plausibilidad imaginaria del 
descenso: el volcán ofrece una imagen sensorial de lo subterráneo, porque hace 
audible y visible un interior en combustión, y convierte la profundidad en 
presencia, en amenaza y en explicación. Véase:  Burkert, W. (2007). Religión griega: 
Arcaica y clásica (H. Bernabé, Trad.). Abada Editores. Díez de Velasco, F. (1995). 
Los caminos de la muerte: Religión, rito e iconografía del paso al más allá en la Grecia antigua. 
Trotta. Edmonds, R. G., III. (2004). Myths of the Underworld Journey: Plato, 
Aristophanes, and the “Orphic” Gold Tablets. Cambridge University Press. Ekroth, 
G., & Nilsson, I. (Eds.). (2018). Round Trip to Hades in the Eastern Mediterranean 
Tradition: Visits to the Underworld from Antiquity to Byzantium. Brill. Fouache, É., & 
Quantin, F. (1999). Représentations et réalité géographique de l’entrée des enfers 
de Thesprôtie. En C. Cusset (Ed.), La Nature et ses représentations dans l’Antiquité 
(pp. 29-61). École Normale Supérieure de Fontenay-Saint-Cloud. Gardner, C. A. 
M. (2021). The “Oracle of the Dead” at Ancient Tainaron: Reconsidering the 
Literary and Archaeological Evidence. Hesperia, 90, 339-358. 



Ana Maria C. Minecan 

80 

 

 

tendían a multiplicar los templos a Poseidón. En Delfos 
predominaba Apolo, dios de los vaticinios. En Olimpia, asociada a 
los juegos, se honraba a Zeus como garante de victorias y orden. En 
Atenas, el vínculo con Atenea era constitutivo. En Sicilia, la 
experiencia del Etna inclinaba la mirada hacia abajo, hacia la muerte, 
hacia la región que el mito llama Hades (Ἅιδης.) 

La muerte, en el marco de estos cultos, se concebía como un 
estado susceptible de ser abordado mediante procedimientos, de 
manera que no era tenida como un cierre absolutamente 
irreversible. La comunidad imaginaba la posibilidad de revertir y 
controlar, al menos parcialmente, el poder de la muerte por medio 
de encantamientos y sacrificios realizados al abrigo de la noche. La 
oscuridad estaba así integrada en la lógica del rito y la noche, como 
ámbito del secreto y de la retirada de las formas, se convirtió el 
tiempo propio para conectar con divinidades “de abajo”. 

 
El contraste con los cultos olímpicos de otras regiones se advierte 
con nitidez cuando se describe la técnica del sacrificio. El sacrificio 
“clásico” — desarrollado, por ejemplo, en la acropolis de Atenas — 
se organiza en torno a un altar elevado, visible, donde la víctima se 
ofrecía a una divinidad celeste. Ese humo de su incineración, con su 
perfume, ascendía al cielo cumpliendo la función de vehículo del 
don. En este modelo la comunidad compartía despúes un banquete 
donde se comía la carne del animal inmolado, convirtiendo al rito 
en un acto de cohesión social. El sacrificio ctónico, en cambio, 
inviertía esa dirección. Los animales no eran sacrificados sobre un 
altar situado en alto sino que debían morir en el interior un pozo o 
sobre una estructura cavada en la tierra que funcionara como vía 
hacia el inframundo. La razón simbólica consistía en tratar de 
canalizar los bramidos, los quejidos del alimal, la vida que se 



Los presocráticos II: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atómico 
 

81 

 

 

extinguía, hacia el interior del suelo, hacia el lugar donde habitan los 
dioses del Hades. A esta inversión espacial se añadía un rigor 
material aún más marcado. En estos ritos, la víctima y las ofrendas 
no eran consumidas parcialmente por los participantes sino que se 
exigía una incineración completa, sin resto aprovechable. Pan, 
flores, frutas, todo debía quedar completamente calcinado, del 
mismo modo que el Etna no dejaba rastro alguno de sus víctimas. 
Al final, los restos carbonizados se enterraban para que aquello que 
ya no puede elevarse, convertido en ceniza, descendera 
efectivamente hasta el mundo de los muertos. El detalle es 
importante, porque muestra una comprensión casi “física” del 
símbolo. Dado que el humo tiende a subir, el rito obliga a depositar 
bajo tierra el residuo último del sacrificio. La dirección del don debe 
coincidir con la región del destinatario. 

El principal problema para la historiografía a la hora de tratar 
estos mitos consiste en que la Sicilia arcaica nos ha dejado menos 
fuentes que otras regiones. Allí no floreció, en la misma medida, una 
tradición de grandes escritores que describieran con detalle los usos 
locales. Por ello, las referencias a los cultos ctónicos resultan 
comparativamente escasas, sobre todo si se las contrasta con la 
abundancia de testimonios acerca de los cultos atenienses. Aun así, 
un texto fundamental ha llegado hasta nosotros y permite 
asomarnos a una escena ritual de extraordinaria precisión: las 
Argonáuticas, poema épico de época helenística.14 En él se conserva 
el relato claro de un rito nocturno que condensa la esencia del ritual. 

El episodio presenta a Jasón buscando aplacar Hécate, diosa 
vinculada a la brujería, los fantasmas, la nigromancia y las hierbas 
venenosas. El ritual se articula en pasos sucesivos que, leídos con 

                                                
14 Apolonio de Rodas. (2011). Argonáuticas (M. Valverde Sánchez, Trans.). 
Gredos.  



Ana Maria C. Minecan 

82 

 

 

atención, dibujan un itinerario de purificación y de aproximación a 
lo subterráneo. Jasón se baña a medianoche en una corriente de 
agua fría, gesto que refuerza el carácter liminar del acto y que separa 
al oficiante del mundo ordinario. Viste una túnica oscura, coherente 
con el dominio al que se dirige. Cava después un pozo profundo, es 
decir, abre literalmente una vía hacia abajo. Ofrece en ese pozo una 
libación de miel mezclada con sangre, extraída de la garganta de una 
oveja recién sacrificada. Luego incinera al animal en una gran pira. 
El cierre del rito introduce un motivo de enorme densidad 
mitológica: se retira sin mirar atrás. Esa prohibición, tan conocida 
en otros relatos, se asocia al paso por un umbral donde la mirada 
puede equivaler a una recaída, a una desobediencia del pacto, a un 
gesto de apropiación indebida de lo que pertenece al otro mundo. 
La escena revela la función cultural del rito para domesticar el temor 
ante lo desconocido, para narrar el contacto con la muerte y para 
establecer reglas de conducta en el borde del abismo. 

La prohibición de mirar atrás conduce de manera natural hacia 
el gran mito que, en la tradición griega, codifica el vínculo con el 
inframundo y con el ciclo de pérdida y retorno: la historia de 
Deméter y Perséfone. El texto que fija poéticamente esta narración, 
con belleza y autoridad arcaicas, es el Himno homérico a Deméter 
(Ὁµηρικὸς ὕµνος εἰς Δήµητραν).15 Estos himnos, concebidos como 
cantos que se recitaban en fiestas religiosas, actuaban como 
depósitos de memoria colectiva. Su función consistía en repetir, con 
variaciones mínimas, relatos fundacionales que volvían inteligible el 
mundo y sus ritmos, de manera que la comunidad pudiera 
reconocerse en una historia compartida. 

                                                
15 Homero. (2001). Himno homérico a Deméter (J. B. Torres Guerra, trad. y ed.). 
EUNSA (Ediciones Universidad de Navarra).  
 



Los presocráticos II: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atómico 
 

83 

 

 

El Himno se abre con una escena de gran belleza. Perséfone juega, 
alegre, con las hijas de Océano mientras recoge flores, azafrán, 
violetas, rosas, jacintos y narcisos. La naturaleza aparece fecunda, 
ligera, abierta, sin sombra. Entonces la llanura se abre, se forma una 
brecha, y de allí surge el dios del inframundo con sus yeguas 
inmortales. El texto ofrece un eufemismo decisivo: llama 
“soberano” a Hades debido a que en la imaginación griega, 
pronunciar directamente ese nombre podía ser temido como un 
gesto de mala suerte, casi como una invocación involuntaria de la 
muerte. Por eso se multiplican las denominaciones oblicuas. Se lo 
llama también “el Invisible”, y con frecuencia Plutón, “el Rico”, 
porque los materiales preciosos, minerales y metales están en la 
tierra. El dios de la muerte es también el dueño de lo que se acumula 
en el subsuelo, de lo que el tiempo entierra, de lo que la vida humana 
abandona. Hay aquí una intuición áspera y lúcida: cualquier 
empresa, cualquier construcción, cualquier prestigio, finalmente 
regresará al dominio de la muerte, que por ello aparece como la 
riqueza última, la posesión de todo lo que cae. 

El soberano del inframundo es descrito además como hijo de 
Cronos, al igual que Zeus. Ese parentesco no es un simple dato 
genealógico, sino un dato que organiza la metafísica narrativa. Si 
Cronos representa el tiempo, la muerte queda pensada como 
resultado del tiempo. Los hombres quizá pasen por la vida sin sentir 
la intervención directa de Zeus, pero nadie se sustrae a Hades. En 
algún momento, todos lo mirarán a los ojos.  

La imagen de las yeguas inmortales añade, por otra parte, una 
resonancia poética que recuerda el viaje visionario de Parménides 
conducido por yeguas hacia el reino de la diosa reveladora de la 
verdad. La tradición arcaica trabaja con una misma materia 
imaginativa, en la que el carro, el movimiento y la llegada a un 
espacio otro funcionan como emblemas de conocimiento, destino y 



Ana Maria C. Minecan 

84 

 

 

límite. 
El rapto de Perséfone por parte de Hades desencadena el duelo 

de Deméter. Su dolor, en el poema, se despliega como fuerza 
cósmica. Busca a su hija, pregunta al dios-sol Helios, “el que todo 
lo alumbra”, y recibe una respuesta devastadora: el rapto no es un 
accidente, Zeus lo ha consentido. La traición no viene de un 
enemigo exterior, nace del interior del orden divino. El poema 
traduce así la experiencia humana de la pérdida como ruptura de 
confianza, como herida que proviene de quienes debían proteger. 
Deméter, enfurecida, abandona el Olimpo y se mezcla con los 
mortales. La diosa desciende a la tierra, atraviesa el mundo humano, 
y en esa travesía se instituye el culto, es decir, se fija un lugar donde 
lo divino y lo humano se vinculan mediante ritos. 

Deméter llega a Eleusis, donde gobierna Céleo y se sienta junto 
al camino, junto a un olivo, cerca de un pozo donde los hombres 
sacan agua. La escena vuelve a insistir en el motivo del pozo, entrada 
simbólica hacia lo profundo. La diosa toma la apariencia de una 
anciana venerable y es hallada por las hijas del rey. La vejez opera 
como máscara, como forma de anonimato, como retirada de la 
potencia visible. Poco después se produce la metamorfosis. 
Deméter “se quita la vejez” y vuelve a mostrarse hermosa. De su 
cuerpo sale una luz cegadora. El poema recuerda así un rasgo central 
de la mitología griega, la capacidad de los dioses para cambiar de 
aspecto y para gobernar su presencia. La diosa ordena que se le 
construya un templo y un altar dentro de él, al pie de la ciudadela. 
Allí se establece el culto eleusino16, que en la tradición será llamado 

                                                
16 Los llamados “cultos eleusinos” —más propiamente, los Misterios de Deméter 
y Perséfone— fueron el rito iniciático más prestigioso y de más larga duración 
del mundo griego. No se trataba de una “secta” marginal, sino de un culto 
público, estrechamente vinculado a Atenas y al demo de Eleusis, con sacerdocios 
hereditarios, calendario festivo, normas de admisión y una administración capaz 



Los presocráticos II: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atómico 
 

85 

 

 

                                                
de dejar abundante rastro epigráfico. Su núcleo era iniciático: la experiencia ritual 
se reservaba a los iniciados (mystai) y a quienes alcanzaban el grado superior 
(epoptai). De ahí el nombre de “misterios”, que alude menos a una doctrina 
secreta que a un régimen de acceso: ciertas acciones, palabras y visiones del rito 
quedaban legalmente vedadas a los no iniciados y protegidas por el silencio.  
¿Qué sabemos, entonces, de los Misterios pese al secreto? Sabemos bastante 
sobre su marco, y menos sobre su núcleo nocturno. Por un lado, las evidencias 
textuales (además del Himno homérico a Démeter) incluyen alusiones de poetas y 
filósofos a la “bienaventuranza” del iniciado, testimonios de autores como 
Aristófanes, Isócrates, Plutarco o Pausanias, así como referencias judiciales y 
políticas al delito de profanación. Por otro, la evidencia epigráfica —calendarios 
sacrificiales, decretos, inventarios, cuentas y fundaciones— ilumina la maquinaria 
del culto: cargos, jerarquías, pagos, objetos sagrados y regulación de procesiones. 
Y, de manera crucial, la arqueología del santuario (excavado sistemáticamente 
desde fines del siglo XIX) permite leer el rito en el espacio: el Telesterion, gran 
sala de iniciación con gradas para una multitud, el Anaktoron, recinto interior 
asociado a los objetos más sagrados, los propileos, la Vía Sagrada, y puntos 
señalados como el pozo Kallichóron y la llamada “Roca sin Alegría”. Todo ello 
sugiere que la culminación mistérica fue una experiencia colectiva, 
cuidadosamente coreografiada, en la que el ver (epopteia) tuvo un papel decisivo: 
el vocabulario antiguo insiste en que “se ve” algo, y en que esa visión transforma 
la relación del iniciado con la muerte y con el orden de lo viviente. La 
reconstrucción más aceptada entiende los Misterios como un complejo ritual en 
dos tiempos: una fase preparatoria (purificaciones, ayuno, instrucciones) y una 
fase culminante en Eleusis, durante la cual se “decían, hacían y mostraban” cosas 
ante la comunidad de iniciados. La fiesta grande incluía, además, una procesión 
desde Atenas por la Vía Sagrada, con cantos y gestos rituales, y un momento de 
ruptura del ayuno con el kykeon, la bebida de cebada y menta que el Himno pone 
en labios de Deméter. En suma, los Misterios eleusinos nacen literariamente en 
el Himno como respuesta ritual a un duelo divino que se vuelve catástrofe 
agrícola, y se consolidan históricamente como institución que articula tres planos 
a la vez: (1) el agrícola, que piensa la germinación como don y retorno; (2) el 
político, que hace de Eleusis un culto panhelénico administrado por Atenas; y 
(3) el existencial, que ofrece al iniciado una experiencia de sentido —no reducible 
a una doctrina— sobre la vida, la pérdida y la muerte. Véase:  Bernabé, A. (2008). 
Orfeo y Eleusis. Synthesis, 15, 13–36. Bremmer, J. N. (2014). Initiation into the 
mysteries of the ancient world. Berlin/Boston: De Gruyter. Burkert, W. (2018). 
Cultos mistéricos antiguos (2.ª ed.; trad. M. Tabuyo & A. López). Madrid: Trotta. 
Clinton, K. (1974). The sacred officials of the Eleusinian Mysteries. Transactions 
of the American Philosophical Society (New Series), 64(3), 1–143. Cosmopoulos, 



Ana Maria C. Minecan 

86 

 

 

“misterios” por su carácter iniciático y por la centralidad del secreto 
ritual. 

La narración introduce entonces una consecuencia material del 
duelo divino. Deméter, triste y apartada, provoca un año espantoso. 
En ninguna región germina semilla alguna. La tierra fecunda se 
vuelve estéril porque la diosa mantiene ocultas las semillas y detiene 
la germinación. El mito formula así la dependencia humana 
respecto del ciclo agrícola, y al mismo tiempo expone una lógica de 
reciprocidad que atraviesa la religión sacrificial: sin cosecha, los 
hombres perecen, y si los hombres perecen, los dioses pierden 
sacrificios. La tensión religiosa queda descrita con claridad casi 
política. Zeus envía a Hermes para resolver el conflicto, no sólo por 
compasión hacia los mortales, sino porque el sistema de ofrendas 
se derrumba. Hermes aparece con un epíteto significativo, 
Argéifontes, o “matador de Argos”, el gigante de cien ojos. El 
nombre concentra un pasado mítico de violencia necesaria, como si 
el mensajero, por su historia, estuviera autorizado a transitar lugares 
peligrosos. 

Hermes desciende al inframundo y habla con el soberano de los 
muertos. La escena muestra a Hades como un poder con el que se 
negocia, y no sólo como destino ciego. Hades, finalmente, acepta 
liberar a Perséfone, y promete ser esposo digno, recuerda que es 
hermano de Zeus, y le ofrece un lugar de realeza en el mundo de 
abajo. Perséfone acepta y se alegra ante la posibilidad de volver, sin 
embargo antes de partir para ver a su madre come un grano de 
granada, dulce como la miel, estando todavía en el reino de Hades. 

                                                
M. B. (Ed.). (2003). Greek mysteries: The archaeology and ritual of ancient Greek 
secret cults. London/New York: Routledge. Dow, S., & Healey, R. F. (1965). A 
sacred calendar of Eleusis. Cambridge, MA: Harvard University Press. 
Evans, N. A. (2002). Sanctuaries, sacrifices, and the Eleusinian Mysteries. 
Numen, 49(3), 227–254. 



Los presocráticos II: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atómico 
 

87 

 

 

Ese gesto, que el mito presenta como decisivo, la liga al inframundo 
y fija el retorno periódico. El desenlace muestra a Deméter 
serenando su corazón. La tierra, antes estéril, se convierte de nuevo 
en jardín. El ciclo se restablece, y con él se restablece también el 
equilibrio entre hombres y dioses. El mito condensa una 
comprensión colectiva de los ritmos naturales y de la experiencia 
humana de la pérdida. Traduce a lenguaje narrativo la alternancia 
estacional, el duelo, la restitución y el límite.  

Este marco siciliano, donde lo ctónico se vuelve familiar y donde 
el inframundo se siente próximo, ilumina con especial fuerza la 
primera obra atribuida a Empédocles, Las Purificaciones. Los 
fragmentos conservados, pocos pero intensos, dejan entrever un 
tono que mezcla prestigio político, autoridad religiosa y promesa 
terapéutica. Empédocles se dirige a los “amigos” que viven en la 
gran ciudad dorada de Agrigento, instalada en lo alto de su 
ciudadela. Esta autofiguración resulta esencial para comprender un 
rasgo arcaico del saber. El pensador no se presenta únicamente 
como autor de tesis, se muestra como figura eficaz, capaz de 
intervenir en la vida de la comunidad, de orientar decisiones, de 
aliviar sufrimientos, de ofrecer consuelo ante la fragilidad del 
cuerpo. 

Lo más notable es que Empédocles enlaza esa dimensión 
“mágica” con un registro que roza ya el conocimiento físico del 
mundo natural. Afirma poder hacer cesar la fuerza de vientos 
incansables que devastan campos, volver beneficiosos esos mismos 
vientos, traer sequía oportuna después de lluvia negra, y luego, tras 
la sequía del verano, devolver corrientes en el aire que alimentan a 
los árboles. El catálogo, leído en el contexto siciliano, sugiere una 
sensibilidad muy atenta a la meteorología y a la economía agrícola. 
El sabio promete regular lo que para el campesino y para la ciudad 
constituye una cuestión de supervivencia. Incluso cuando esas 



Ana Maria C. Minecan 

88 

 

 

afirmaciones se expresan en un lenguaje de dominio personal, 
revelan una intuición decisiva: la naturaleza es un sistema de fuerzas, 
de alternancias y de equilibrios, y el conocimiento aspira a 
comprenderlas y, simbólicamente, a gobernarlas. 

La culminación de esa potencia aparece en una promesa extrema: 
“sacar del Hades el vigor de un hombre muerto”. Semejante 
afirmación señala el tipo de expectativas que una comunidad podía 
depositar en una figura excepcional, y muestra cómo lo ctónico, con 
su cercanía al inframundo, ofrecía un vocabulario disponible para 
pensar el límite último. La mención de la nigromancia no convierte 
a Empédocles en “hechicero” en sentido moderno, pero sí lo sitúa 
en una frontera histórica donde la filosofía naciente todavía 
conversa con prácticas rituales, con imaginarios de purificación y 
con formas de autoridad que incluyen lo terapéutico, lo profético y 
lo político. El sabio aparece como mediador, como aquel que 
maneja palabras eficaces, remedios, interpretaciones y, sobre todo, 
una presencia capaz de organizar el miedo y el dolor dentro de una 
narrativa de sentido. 

La crítica contemporánea ha señalado que Las Purificaciones no 
debe entenderse como una obra mística en sentido moderno, sino 
como un testimonio de la supervivencia de formas arcaicas de 
pensamiento que aún articulaban, en el siglo V a. C., la práctica 
filosófica con funciones rituales y mágicas. Desde una perspectiva 
científica, estos elementos pueden analizarse como formas 
tempranas de comprensión simbólica de los procesos naturales: el 
envejecimiento, la enfermedad, la esterilidad del campo, el retorno 
de las estaciones, etc., tratados a través de narrativas ritualizadas que 
otorgaban sentido, comunidad y un cierto grado de control sobre lo 
incierto. 

La coexistencia de estas formas arcaicas con el pensamiento 



Los presocráticos II: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atómico 

89 

físico que posteriormente desarrollará Empédocles en Sobre la 
naturaleza no debe verse como una contradicción, sino como una 
muestra de la transición entre dos modos de conocimiento: uno 
ritual, comunitario y simbólico, y otro racional, individual y 
sistemático. El pensamiento griego arcaico, en este sentido, no cesa 
de oscilar entre lo mítico y lo racional, lo visible y lo invisible, lo 
telúrico y lo celeste. En la figura de Empédocles, esa tensión alcanza 
una de sus expresiones más fecundas. 

| Bibliografía 

Burkert, W. (2006). La religión griega. Madrid: Akal. 

Detienne, M. (2004). Los jardines de Adonis: la mitología y los ritos de la 
fertilidad. Madrid: Alianza Editorial. 

Dodds, E. R. (2004). Los griegos y lo irracional. Madrid: Alianza Editorial. 

Kirk, G. S., Raven, J. E., & Schofield, M. (2007). Los filósofos presocráticos. 
Madrid: Gredos. 

Morrison, R. (2012). Empedocles: An Interpretation. Cambridge: 
Cambridge University Press. 

Obbink, D. (1996). Philodemus and Poetry: Poetic Theory and Practice in 
Lucretius, Philodemus, and Horace. Oxford: Oxford University Press. 

Riedweg, C. (2008). Mitos, misterios y filosofía: la herencia órfica. Madrid: 
Trotta. 




