Guia de lectura y
trabajo para el curso

Presocraticos 11

de los cuatro elementos
a la infinitud del espacio atémico

Ana Maria C. Minecan



Primera edicién: abril 2020
Segunda edicién: agosto 2025

Guia de lectura y trabajo para el curso Los presocraticos 11: de los cuatro elementos a la infinitud
del espacio atonmico
Ana Maria C. Minecan

Coleccién: Guias de lectura para
los cursos del Centro de Estudios Filosoficos Alétheia

CEFA Ediciones — Centro de Estudios Filosoficos Alétheia
Madrid, 2025

www.anaminecan.com

ISBN-13: 979-8264731150

El papel de este libro procede de bosques gestionados de forma sostenible y de fuentes controladas.



Alétheia, del griego @0et es el concepto filosofico que se refiere a la sinceridad de
los hechos y la realidad. Literalmente, la palabra se refiere a hacer evidente aquello que
estaba oculto, a descubtit la verdad. Se relaciona también con el tio Leteo, el tio del
olvido, uno de los cinco rios del Hades, que fluyen desde la cueva de Hypnos. Quienes
beben del agua de este rio lo olvidan todo. Asi a-létheia no es s6lo la simple verdad
sino la salvacion de la memoria, el triunfo sobre el olvido."



INDICE

Clase 1 | Rasgos principales de la primera fase de la filosofia

PLESOCTATICA cvuvuviiiiiicicc bbb 15
Clase 2 | Empédocles de AGrigento.......ccoueueuviiereiiinicneiriniceniicenen 65
Clase 3 | Los cultos CtONICOS .....ccuviiuimiiriiiciiiiceesciceescesicaenes 75
Clase 4 | Magia, democracia y medicina.......ccvveervrrinicneirinicenrincenen 91
Clase 5 | El reto de Parménides y la recuperacion del devenir.......... 95
Clase 6 | Los cuatro elementos......cooceeuviieieiiinicieininieenninieensiaes 101
Clase 7 | La nueva estructura de la matetia.......c.ccoeuvveievivinccncnninaes 107

Clase 8 | Atraccion y repulsion: dos fuerzas para explicarlo todo.. 113

Clase 9 | El ciclo COSMICO ...vviuieiuiiiiiiiiicieiiceisice e 119
Clase 10 | El azar como arquitecto del mundo........cccccevvevicicirennees 125
Clase 11 | Anaxagoras: el fil6sofo y el politiCo ......ccovvervivinicriirinnns 129
Clase 12 | Vida, obra y destierro de ANaxagoras ........ccccevevveeuevrinaes 135
Clase 13 | El pluralismo infinitesimal.........ccccevviiviriniiininiccininees 139
Clase 14 | El intelecto (nois) y la razén del cosmos........ccvcuevencee. 145
Clase 15 | Leucipo y DemOCHIto......ccuiuviiiicieiiiiciciciiceiricceiiaes 153
Clase 16 | ¢Miedo al At0MO? ......ccccuvuviiiiriiiiicieiriicecc e 161
Clase 17 | Atomos ¥ VACIO...vceurvvveeeersseveieenssssssssssssssssssssssssssssnneens 167
Clase 18 | La tesis de la pluralidad de los mundos .........ccccccueuenceee 173
Clase 19 | Azar, forma, necesidad e INfiNItO.....ccccevevviviceiririciirinaes 177

Clase 20 | Epistemologfa atomista.........ccceeeuevviicieirinicniininiceniinaes 181



Clase 22 | Didgenes de Apolonia .........ccveveeueiriiicreininicienniniceniinens 191

Clase 23 | El ocaso del pensamiento presoCratiCo........cevvvreereurenees 197
Clase 24 | Una tltima mirada atras........coeveeeeviniceininicnenninicenninens 201
Clase 25 | {Entrando en Atenas!.......ccceveievivinicnninicininiceieas 207
BIbHOGIAia ... 215

Cuestiones para la meditacion filoséfica tras cada clase ................... 225



Ana Minecan (Bucarest, 1986) es Doctora en Filosofia por la Universidad
Complutense de Madrid, con calificacién de Sobresaliente cum laude por
unanimidad y Premio Extraordinatio de Doctorado, ademas de Mencién de
Doctorado Europeo. Su tesis doctoral, centrada en la recepciéon medieval de
la fisica de Aristételes, constituye una investigaciéon rigurosa sobre los
conceptos de finitud, necesidad, vacio y estructura del universo en el
pensamiento de Tomas de Aquino.

Desde su mas tierna infancia, Ana demostré una gran curiosidad por el
mundo natural, la ciencia, la historia de las civilizaciones antiguas, los idiomas
y los libros. Durante su etapa preuniversitaria fue una estudiante brillante,
finalizando el Bachillerato con una nota media de 9,8 y obteniendo un 9,7 en
la prueba de acceso a la universidad. Desde entonces, ha cultivado una
profunda pasién por el arte, la lectura y la filosofia, intereses que definirfan el
rumbo de su trayectoria académica y profesional.

A lo largo de su formacion universitaria, la Dra. Minecan ha obtenido
numerosos reconocimientos, entre los que destaca el Premio Extraordinatio
de Licenciatura, otorgado por la Universidad Complutense de Madrid tras
culminar sus estudios como nimero uno de su promocién (2005-2010) con
24 Matriculas de Honor, al que se unirfa en 2015 el ya citado Premio
Extraordinario de Doctorado por la misma universidad. Su carrera académica
ha sido respaldada por becas altamente competitivas del Ministerio de
Educacién de Espafia, como la Beca de Formacién de Profesorado
Universitario (F.P.U.), concedida tras uno de los procesos selectivos de
caricter competitivo mas exigentes a nivel nacional, asi como la Beca de
Colaboracién con Departamento Universitario o la Beca a los 750 Mejores

Expedientes Académicos de la Universidad Complutense de Madrid —



centro que cuenta con mas de 64.000 estudiantes cada afio— lograda en dos
convocatorias consecutivas, ademas de becas para estudios en el extranjero
desde etapas tempranas de su formacion.

La Dra. Minecan ha realizado estancias de investigacion cientifica como
especialista en destacadas instituciones europeas como la Universidad Paul-
Valéry de Montpellier, la Universidad Babes-Bolyai, la Universidad Libre de
Bruselas, la Universidad Carolina de Praga y la Universidad de la Sotbona,
ampliando su formacién en contextos filos6ficos plurales y multiculturales.

Su trayectoria se ha complementado con la participacién en Proyectos de
Investigacion internacionales, como el prestigioso programa ERC THESIS
— Starting Grant en el CNRS financiado por la Comision de Investigaciéon de
la Unién Europea, asf como en iniciativas de innovaciéon docente premiadas
por la UCM.

Hoy en dia sigue colaborando como evaluadora cientifica en revistas
académicas internacionales y contribuyendo al desarrollo riguroso de la
investigacion filos6fica como profesora y asesora para el disefio de
programas formativos, estando acreditada como Profesor Ayudante Doctor
Universitario por la ANECA (Agencia Nacional de Evaluacién de la Calidad
y Acreditacion) del Ministerio de Educacién de Espafia desde 2016. Para
consultar su tesis doctoral, libros, conferencias y articulos cientificos puedes
acceder a su perfil académico en Academia.edu. Junto a su trayectoria
académica, la Dra. Minecan desarrolla una intensa labor como divulgadora
tilosofica y creadora de contenidos digitales. Desde diciembre del 2018 dirige
el Centro de Estudios Filoséficos Alétheia, una plataforma educativa donde
ofrece cursos online de filosofia con una orientacién rigurosa, accesible y
cronolégicamente estructurada. En esta escuela virtual se abordan tanto los
origenes del pensamiento griego como la evolucién de la filosofia, la historia
de la ciencia y el arte, con un enfoque centrado en el desarrollo critico del

estudiante.



CLASE 2 | EMPEDOCLES DE AGRIGENTO

La figura de Empédocles resulta decisiva para comprender el
transito entre la filosoffa presocratica y la ciencia natural clasica. Su
sistema de los cuatro elementos influyé de manera directa en la
tisica aristotélica, la cual, a su vez, marco la concepcion del cosmos
en Occidente durante mas de dos mil afos. Pensador
profundamente original, Empédocles articul6 un modelo
explicativo del mundo natural a partir de principios materiales y
fuerzas opuestas, pero también elaboré una visiéon espiritual del
alma, fuertemente influida por el orfismo y el pitagorismo. Su
pensamiento aparece dividido entre dos obras de caracter
aparentemente contradictorio: Sobre la naturaleza 'y Las purificaciones.
Esta tension refleja tanto su evolucion vital como la complejidad de

su época.

| Conceptos principales

Sistema de los cuatro elementos: Doctrina segin la cual todo lo existente
esta compuesto por la combinacion, en proporciones variables, de
cuatro elementos materiales: tierra, agua, aire y fuego. Este modelo
permiti6 explicar la diversidad de sustancias sin recurrir a un
monismo estricto.

65



Ana Maria C. Minecan

Fuerzas de amor y discordia: Principios dinamicos que actian como
causas del movimiento y del cambio en el cosmos. El Amor (philia)
tiende a la mezcla y la unificacion; la Discordia (néikos) a la
separacion y el conflicto.

Doctrina de la transmigracion: Creencia en la reencarnacion del alma en
diversos cuerpos como castigo o purificacion de una falta
primordial. Procedente del orfismo y el pitagorismo, implica una
vision dualista del ser humano.

Purificaciones (katharmot, naBapuol): ritos, ejercicios y disciplinas
orientadas a liberar el alma de su condiciéon caida. Supone una
antropologia dual y una filosofia de la liberacién espiritual.

Vision dual de la filosofia: En Empédocles se articulan dos tendencias
que habian estado separadas: la investigaciéon racional de la
naturaleza y la aspiracion a la salvacion del alma. Esta union explica

su estilo poético y su estructura doctrinal fragmentaria.

| Fechas fundamentales

c. 495-435 a. C.: Vida de Empédocles de Agrigento.
c. 450 a. C.: Composicion de Sobre la naturaleza.
c. 440 a. C.: Redaccion de Las purificaciones.

Siglos IV a. C. — XIII d. C.: Perduracion del sistema de Empédocles
en la fisica aristotélica.

Siglo XVII: Inicio del abandono del modelo de los cuatro elementos
con la ciencia moderna.

66



Los presocraticos 11: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atémico
| Resumen

Empédocles de Agrigento representa una de las figuras mas
complejas y desconcertantes de la filosoffa antigua. Su obra,
fragmentaria y poética, combina intuiciones cientificas de gran
alcance con elementos profundamente religiosos, éticos y misticos.
En lugar de ofrecer un sistema cerrado, su pensamiento aparece
dividido entre dos polos: por un lado, la construccion de una fisica
pluralista basada en elementos y fuerzas y, por otro, una doctrina
espiritual del alma que retoma motivos orficos y pitagoricos.

La tradiciéon antigua le atribuye dos obras fundamentales cuya
comparacion plantea un problema interpretativo severo. La
primera, Sobre la naturaleza, se integra sin dificultad en la linea de los
tratados fisicos presocraticos. El titulo Peri fiseos (Ilepl pooewc)
remite a una investigacion que busca causas naturales y una
inteligibilidad del cosmos sin recurrir a explicaciones miticas como
principio rector. En esa orientacion se percibe el espiritu racional y
proto-cientifico griego, el impulso que intenta pensar la naturaleza
como un orden accesible a la razén y a la observacion.

Desde el punto de vista fisico, Empédocles, sin embargo, rompiod
con el monismo milesio y propuso un modelo plural del mundo
natural. Segun su doctrina, toda la realidad esta formada por la
mezcla y separacion de cuatro elementos eternos: tierra, agua, aire y
fuego. Estos no se transforman unos en otros, sino que subsisten
como sustancias inalterables, cuya combinaciéon, en diversas
proporciones en cada objeto, origina la diversidad fenoménica. El
cambio no implica la generacion de algo nuevo, sino la reordenacion
cuantitativa de lo que ya existe. Con ello, Empédocles evité la
objecion eleatica al devenir, puesto que no postuld el paso del no-
ser al ser.

La dinamica de estas transformaciones estarfa gobernada por dos

67



Ana Maria C. Minecan

tuerzas opuestas: el Amor (philia), que tiende a unir, y la Discordia
(néikos), que separa. Estos principios no deben entenderse en
términos morales ni antropomorficos, sino como potencias
coésmicas impersonales que rigen los ciclos del mundo. En
determinadas fases predomina el Amor, dando lugar a la unidad; en
otras, la Discordia impone la multiplicidad y el conflicto. El
universo, segun Empédocles, atraviesa asi un ciclo eterno de
condensaciéon y disgregacion, sin un principio absoluto ni un fin
definitivo.

Esta cosmologia influyé de forma directa en Aristoteles, quien
adopto el esquema de los cuatro elementos y lo integré en su
sistema hilemétfico. Durante mas de dos milenios, el modelo
empedocleo, adaptado y sistematizado por Aristoteles, vertebro la
explicacién natural en Europa.!? Desde la Antigtiedad tardia hasta

12 1 a fisica de Aristoteles se convirtié en un sistema de explicaciéon del mundo
dotado de un prestigio excepcional, sostenido por su capacidad de articular una
visién total del mundo fisico, aunque incorrecta desde un punto de vista
contemporaneo. En su sistema convergieron la ambicién de exhaustividad y la
exigencia de coherencia: cada pieza buscaba encajar con el conjunto, desde las
formas mas simples de la materia hasta los fenémenos biolégicos y celestes. Se
trat6 de una empresa intelectual que pretendia explicar el tiempo, el movimiento
y el espacio, pero también los ciclos naturales, los procesos meteorolégicos, los
rasgos de las especies y el comportamiento de los cuerpos astrales. Esa amplitud,
sumada a una notable consistencia interna, ayudé a que la explicacion atistotélica
se mantuviera en pie a lo largo del periodo helenistico, la Antigiiedad tardfa, el
mundo romano, la Edad Media y buena parte de la modernidad temprana. La
persistencia del consenso en torno a la viabilidad de la fisica de Aristoteles
impresiona: durante un arco temporal cercano a los dos mil afios, nadie consiguié
construir un sistema fisico tan completo y tan acorde con las observaciones
empiricas disponibles como el que ¢l habfa disefiado. Hubo intuiciones brillantes
y propuestas parciales que anunciaban desarrollos futuros, pero carecieron del
grado de detalle y de cierre sistematico que hizo de la fisica aristotélica una matriz
duradera. En ese punto aparece Empédocles como antecedente decisivo.
Comprender como Aristételes pudo levantar su edificio implica volver a los

cimientos presocraticos. La filosoffa de la naturaleza anterior al petfodo clasico,
68



Los presocraticos 11: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atémico

la escolastica medieval, pasando por pensadores arabes, judios y
cristianos, esta concepcion del mundo natural se mantuvo
practicamente intacta, y no fue hasta el advenimiento de la fisica
moderna cuando comenzo a declinar.

La segunda obra atribuida a Empédocles, Las purificaciones,
desplaza el registro hacia un territorio muy distinto. Su propio titulo,
evoca practicas de expiacion y un horizonte religioso. El texto
aparece caracterizado por un tono mistico y por elementos de magia
y esoterismo, en continuidad con ciertas doctrinas que se asocian a
la tradicion pitagorica y al orfismo. En ese marco se describe una
narrativa de alma desterrada, marcada por la culpa y apartada del
lugar de los bienaventurados al que propiamente pertenecerfa. Asi,
en la vision de Empédocles, el alma humana aparece como una
entidad divina que, por una falta originaria, habria caido en la
corporeidad y estarfa condenada a atravesar un ciclo de
reencarnaciones. Esta concepcién supone una vision dual del ser
humano: cuerpo corruptible y alma inmortal. La redencion se
alcanza a través del conocimiento, la practica de la virtud y los
rituales de purificaciéon que permiten a la conciencia recuperar su
estado original.

La convivencia de ambos registros en un mismo autor resulta
desconcertante. La interpretacion tradicional ha oscilado durante
siglos ante la impresion de incompatibilidad: dos textos, dos
visiones del mundo, del ser humano y de la naturaleza que parecen
dificiles de atribuir a una sola mano. Esta dualidad en el
pensamiento de Empédocles —fisica y mistica— ha generado

en su forma mas caractetistica, aspira a explicar el mundo natural mediante
fundamentos fisicos y racionales. Empédocles se inscribe en esa tradicion, y al
mismo tiempo la tensiona desde dentro, hasta el extremo de ofrecer una figura
de frontera. Minecan, A. M. C. (2018). Fundamentos de fisica aristotélica: La estructura

del cosmos y su ciencia. Ediciones Antigona.
69



Ana Maria C. Minecan

multiples dificultades interpretativas. Desde la Antigiedad se
debati6 si se trataba de dos obras de autoria distinta, o si expresaban
tases diferentes de una misma trayectoria intelectual.

La historiografia contemporanea ha propuesto una salida que,
sin eliminar el enigma, lo vuelve inteligible: la distancia doctrinal
reflejarfa momentos distintos de redaccién y, por tanto, fases
distintas de la vida de Empédocles. Esta hipotesis se apoya en
observaciones filologicas de estilo, ademas de en una consideracion
general sobre la produccion intelectual: los filésofos son personas y
el pensamiento se mueve con la vida. Por tanto, la filologfa
contemporanea tiende a considerar que ambos textos fueron
escritos en momentos distintos de su vida. Las purificaciones
corresponderfa a su juventud, cuando atn se hallaba vinculado a
ambientes religiosos y politicos de Agrigento en la cumbre de su
poder y de su reconocimiento social y ligado a un clima de fervor
politico y a intereses que rozan la medicina y las artes esotéricas. En
ese escenario, el texto adopta el tono del reformador y del guia
espiritual, con resonancias pitagoricas y orficas.

La segunda obra, Sobre la naturaleza, quedaria vinculada a una
etapa posterior, mas dramatica, marcada por el exilio, el desencanto
y un giro hacia el estudio de la naturaleza. Se menciona que
Empédocles habria sido expulsado de su ciudad natal a causa de sus
ideas politicas y condenado a vivir fuera de ella. En la soledad del
destierro, su orientaciéon habria cambiado, abandonando aquellas
concepciones iniciales y volviéndose hacia el estudio de la ciencia
natural con un sesgo mas materialista y con rasgos proximos a una
actitud irreligiosa, descrita incluso como atea. La contraposicion se
entiende entonces como el resultado de un desplazamiento vital e
intelectual: de un horizonte religioso y ritual a una investigacion
naturalista de la p/hyisis, de una retorica de salvacion a una exigencia

70



Los presocraticos 11: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atémico

de explicacion.

Esta evoluciéon no es un fenémeno excepcional. Numerosos
pensadores han recorrido trayectorias dispares a lo largo de sus
vidas, como Platon, Kant o Wittgenstein. En el caso de
Empédocles, esta tension se acentia por el caracter fronterizo de su
época: situado entre la tradicién mitica y la razén filosofica, entre el
mundo arcaico y la pdlis clasica, su pensamiento representa, como
ningun otro, la transicién entre dos concepciones del saber. A
medio camino entre un sabio natural y un visionario religioso, entre
un fisico riguroso y un poeta inspirado, Empédocles representa una
tigura profundamente ambigua, pero también fecunda.

A esta tension biografica se afade un elemento narrado por las
fuentes antiguas: la relacion de Empédocles con la escuela
pitagbrica. Se sugiere que habria formado parte de ese circulo,
aunque su permanencia habrfa sido breve. El motivo de la ruptura
aparece cargado de significado cultural. Las fuentes hablan de
discursos sediciosos y, sobre todo, de impaciencia ante las fases de
iniciaciéon. Empédocles habria querido pronunciarse y construir un
pensamiento propio sin someterse al ritmo de silencio y espera que
la secta exigfa. El episodio condensa, en miniatura, un conflicto
caracteristico del paso entre lo arcaico y lo clasico: la tensién entre
formas cerradas de transmision, asociadas al secreto, la disciplina y
el rito, y el impulso de una filosofia que comienza a reclamar
autonomia, argumentacién publica y elaboracién personal.

Empédocles aparece asi como un hibrido dificil de clasificar. En
¢l se mezclan el espiritu racional y la audacia proto-cientifica griega
con arrebatos liricos y resonancias del mundo homérico, todavia
atravesado por mitos, figuras carismaticas y gestos rituales. Puede
describirse como poeta y mistico, como reformador politico y como

una suerte de mago, en el sentido cultural del término, es decir,
71



Ana Maria C. Minecan

como alguien investido de un prestigio que combina saber, palabra
y capacidad de intervencion en la comunidad. Esta mezcla ilumina
una transicion historica: el nacimiento de una nueva forma de
relaciéon con la naturaleza y con el conocimiento, todavia rodeada
de lenguajes antiguos que no han perdido su eficacia simbdlica.

La consecuencia histérica de esta figura fronteriza se deja medir
por su recepcion. La teorfa empedoclea de la materia elemental,
junto con las consideraciones sobre las cualidades de los elementos,
configuré un horizonte que Aristételes convirtié en sistema. Y el
sistema aristotélico, por su coherencia y su amplitud, se instalé en
la mente europea como una gramatica de lo real. Incluso cuando ese
edificio comenzo a resquebrajarse, bien entrado el siglo XV, algunos
de sus flecos se mantuvieron durante mucho mas tiempo, hasta
alcanzar el siglo XX en el caso paradigmatico de la teoria del éter.
En ese sentido, estudiar a Empédocles supone comprender un
punto de origen. A través de Aristételes, su pensamiento se proyecta
sobre siglos de ciencia, filosoffa y teologia. La rareza del autor se
vuelve, entonces, un signo de su potencia: en la encrucijada entre
razon naciente y herencias arcaicas, se perfilan, en su pensamiento,
categorias y esquemas que dieron forma a la manera occidental de
pensar la naturaleza durante un lapso inmenso de la historia.

| Bibliografia

Barnes, J. (2013). Los presocriticos. Alianza Editorial.

Bollack, J. (2006). Empédocle. Introduction a I'ancienne physique. N erdier.
Burkert, W. (2011). Sabiduria y ciencia en el pitagorismo antigno. Gredos.
Guthrie, W. K. C. (2007). Historia de la filosofia griega I1: 1.a filosofia

72



Los presocraticos 11: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atémico
presocritica desde Parménides hasta Demdcrito. Gredos.

Kirk, G. S., Raven, J. E., & Schofield, M. (2013). Los fildsofos

presocriticos (2.% ed.). Gredos.

Trépanier, S. (2004). Empedocles: An Interpretation. Routledge.

73






CLASE 3 | LOS CULTOS CTONICOS

La primera fase del pensamiento de Empédocles no puede
entenderse sin atender al contexto cultural y religioso de su ciudad
natal, Agrigento, en Sicilia. Esta region, dominada por la presencia
del Etna y marcada por una fuerte tradicion mistica, conservaba
formas de culto distintas a las de la Grecia continental. Junto a la
influencia orfica y pitagérica, Empédocles recibi6 el influjo de los
cultos cténicos, rituales religiosos dedicados a las divinidades del
inframundo. Lejos de formar una religién separada, estos cultos
acentuaban ciertos aspectos oscuros del panteén olimpico. Las
Purificaciones, obra temprana del filésofo, revelan esta conexion,
expresando una vision del alma ligada al pecado, la transmigracion
y la posibilidad de redenciéon. Alli, Empédocles se presenta como
un ser divinizado, dotado de saberes magicos, médicos y religiosos,

en un estilo mas cercano al de un chaman que al de un fisico.

75



Ana Maria C. Minecan

| Conceptos principales

Cultos ctonicos: Practicas religiosas centradas en la veneracion de
divinidades infernales y realidades subterraneas. Contrapuestos a los
cultos olimpicos celestes, los cultos cténicos implicaban ritos
nocturnos, sacrificios de animales quemados en fosas y una relacién
estrecha con el imaginario de la muerte, el renacimiento y la magia.
En el mundo griego, estaban especialmente extendidos en regiones
como Sicilia, donde la cercania con fenémenos geologicos activos
intensificaba la percepcion de lo telirico como umbral hacia otras
realidades.

Katdbasis  (narafoctg): Descenso ritual o mitico al mundo
subterraneo o al Hades. Se encuentra en multiples mitos griegos
(Otrfeo, Perséfone, Heracles) y representa simbolicamente el
contacto con el mas alla, la muerte o el conocimiento profundo.
Este motivo esta asociado a la estructura narrativa de muchos ritos
de paso y misterios religiosos.

Nigromancia (vénow): Practica ritual de evocacion de los muertos,
considerada una forma de acceder a conocimientos ocultos o de
obtener favores desde el mas alla. Presente en la Odisea y en textos
orficos, adquiere un papel relevante en el imaginario empedocleo
como forma de poder sobre la muerte.

Himno homeérico a Demeéter: Poema arcaico en hexametros que relata el
rapto de Perséfone por Hades y la instauracion del culto mistérico
a Deméter en Eleusis. Constituye una de las fuentes mas
importantes para comprender el imaginario agricola-religioso del
mundo griego y su articulacion entre muerte, fertilidad y
regeneracion.

Inframundo (Hades): Region subterranea del cosmos griego, morada
de las almas tras la muerte. En la religion siciliana arcaica se concebia
como un lugar accesible mediante ritos especificos. El volcan Etna

76



Los presocraticos 11: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atémico

era considerado una de sus entradas.

Ritos de sacrificio: A diferencia del sacrificio olimpico clasico, en el
cual los animales eran ofrecidos sobre altares elevados vy
compartidos en banquetes, los cultos ténicos exigian sacrificios
nocturnos, incineracién total y entierro de los restos.

Perséfone y Demeéter: Diosas centrales en la mitologfa del inframundo.
El mito del rapto de Perséfone explicaba el ciclo de las estaciones y
fundamentaba la estructura del culto mistérico en FEleusis y en
Sicilia.

| Resumen

A la hora de comprender la compleja figura de Empédocles,
resulta fundamental atender no solo a las doctrinas filoséficas que
articuld en sus obras, sino también a los sustratos culturales y
religiosos que dieron forma a su pensamiento. A ¢l llegan, todavia
con fuerza activa, herencias asociadas a Egipto, cuya autoridad
cultural se vinculaba a saberes antiguos y a técnicas de interpretacion
del mundo natural, y también un horizonte caldeo, asirio y
babilénico, con su prestigio de observacion astral, de calculo y de
lectura de signos. A ello se suma la misteriosa religiosidad orfica,
con su lenguaje de purificacion, destino y responsabilidad ante la
vida, que habia proyectado algunas de sus ideas sobre la metafisica
pitagorica. Todo este caudal, lejos de disolverse, seguia
“efervescente” en tiempos de Empédocles. Sin embargo, en
Agrigento y en toda la gran isla de Sicilia, ese conjunto se vio
rodeado por un elemento diferente, estrechamente ligado a la
geografia y al imaginario del subsuelo: los llamados cultos cténicos
—practicas religiosas teldricas centradas en la muerte, la tierra y el

inframundo— que constituyeron un eje esencial en la cosmovision

77



Ana Maria C. Minecan

inicial de Empédocles.

El adjetivo kbthonios (yO6viog) designa, con una precision casi
tisica, aquello que pertenece a la region del inframundo, lo telurico,
lo subterraneo. En Sicilia, el volcan Etna no era sélo un accidente
del paisaje, era una presencia que organizaba la sensibilidad
colectiva. Sus bramidos nocturnos, el rumor de fuego interior, el
recuerdo constante de una fuerza que parecia hablar desde abajo,
volvian verosimil la idea de que su crater fuera uno de los portales
de acceso al Hades." Los griegos de la isla se sentian, por ello, mas

13 En la imaginacién religiosa griega, al inframundo de Hades se podfa acceder
fisicamente por diversos puntos del territorio, sobre todo alli donde la tierra
parecia abrirse o “hablar” desde dentro. La cultura griega y, mas tarde, la
grecorromana, multiplicaron las “bocas” o “puertas” del inframundo,
vinculandolas a lugares concretos que concentraban una experiencia intensa de
verticalidad, peligro o extrafieza natural. Entre los accesos mas célebres figura el
cabo Ténaro, en el extremo meridional del Peloponeso. Alli se localizaba una
gruta que la tradicién conecté con los descensos heroicos, en especial con el
motivo de la captura de Cerbero, y con relatos de catdbasis atribuidos a figuras
como Heracles u Orfeo. Esa localizacion posefa para los griegos una profunda
carga simbolica: un promontorio batido por el mar, marcado por cavernas y
vientos, se percibfa como frontera natural entre ambitos heterogéneos, un borde
del mundo habitable que invita a imaginar un umbral hacia lo invisible. A esa
misma familia pertenecen los paisajes del Epiro, en torno al rio Aqueronte y a la
llamada Aquerusia, donde las fuentes antiguas situaron un “oraculo de los
muertos”, esto es, un santuario otientado a la consulta ritual de los difuntos. La
idea de que el muerto “sabe” y puede transmitir un saber vedado al vivo encontré
aqui un marco verosimil, porque las aguas profundas, los humedales y las brumas
favorecian de manera espontinea una escenografia de descenso, pérdida de
orientacién y proximidad al reino subterrineo. En la Argdlide se evocaba, del
mismo modo, el lago Alcién en las proximidades de Lerna, reputado como
insondable y asociado a relatos de paso hacia abajo, incluido el motivo dionisfaco
de la visita al inframundo. En estos casos, el paisaje acuatico funciona como
metafora natural de la transicién, porque el agua oculta, absorbe y devuelve
transformado lo que en ella se introduce, y por eso mismo puede figurar una
frontera entre el mundo de los vivos y el de los muertos. Fuera del nucleo
helénico, el mapa simbdlico se amplia con lugares que la literatura latina

consagrd, aunque su logica responda a sensibilidades compartidas en el
78



Los presocraticos 11: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atémico

proximas que otras regiones de la Hélade, a ciertas divinidades
oscuras del panteén: los llamados “sefiores de la muerte” y
guardianes de lo que esta mas alla del mundo visible. Ese énfasis no
implicaba, sin embargo, una ruptura con la religiéon olimpica. La
pluralidad religiosa griega se dejaba modular por condiciones
locales. Segun la relaciéon de una pd/is con el mar, la agricultura, el
comercio, el viaje, los peligros del horizonte o con la fertilidad de la
tierra, se rendfa un culto preferente a uno u otro de los doce grandes
dioses. Las ciudades portuarias, vinculadas al trafico maritimo,

Mediterraneo antiguo. El lago “Averno”, derivado del griego Aornos) en las
cercanfas de Cumas, se convirtié en un emblema de entrada infernal por su
atmosfera pesada y por la asociacién entre cavidades, vapores y peligro
respiratorio. Y en Asia Menor, el Ploutonion de Hierapolis ilustra con singular
claridad un mecanismo frecuente: la interpretacién religiosa de fenémenos
fisicos. Un recinto del culto a Plutén se vinculd a emanaciones gaseosas capaces
de matar animales, experiencia que, en una cultura sin quimica moderna, podia
ser comprendida como signo tangible de una region letal situada bajo la tierra.
En Sicilia, ese principio de localizacién adquirié una intensidad patticular por la
presencia simultanea de cavidades, lagunas y vulcanismo. La tradicién del rapto
de Perséfone se ancla en el entorno del Etna y en la imagen de una abertura
subita del suelo, por el que la divinidad del inframundo se lleva a la joven hacia
abajo. En ese marco, el Etna refuerza y radicaliza la plausibilidad imaginaria del
descenso: el volcan ofrece una imagen sensorial de lo subterraneo, porque hace
audible y visible un interior en combustién, y convierte la profundidad en
presencia, en amenaza y en explicacion. Véase: Burkert, W. (2007). Religion griega:
Areaica y cldsica (H. Bernabé, Trad.). Abada Editores. Diez de Velasco, F. (1995).
Los caminos de la muerte: Religion, rito e iconografia del paso al mds allg en la Grecia antigna.
Trotta. Edmonds, R. G., 1II. (2004). Myths of the Underworld Jonrney: Plato,
Abristophanes, and the “Orphic” Gold Tablets. Cambridge University Press. Ekroth,
G., & Nilsson, 1. (Eds.). (2018). Round Trip to Hades in the Eastern Mediterranean
Tradition: Visits to the Underworld from Antiquity to Byzantinm. Brill. Fouache, E., &
Quantin, F. (1999). Représentations et réalité géographique de 'entrée des enfers
de Thesprétie. En C. Cusset (Ed.), La Nature et ses représentations dans ' Antiquité
(pp- 29-61). Ecole Normale Supérieure de Fontenay-Saint-Cloud. Gardner, C. A.
M. (2021). The “Oracle of the Dead” at Ancient Tainaron: Reconsidering the
Literary and Archaeological Evidence. Hesperia, 90, 339-358.

79



Ana Maria C. Minecan

tendian a multiplicar los templos a Poseidon. En Delfos
predominaba Apolo, dios de los vaticinios. En Olimpia, asociada a
los juegos, se honraba a Zeus como garante de victorias y orden. En
Atenas, el vinculo con Atenea era constitutivo. En Sicilia, la
experiencia del Etna inclinaba la mirada hacia abajo, hacia la muerte,
hacia la regién que el mito llama Hades (Atd7c.)

La muerte, en el marco de estos cultos, se concebia como un
estado susceptible de ser abordado mediante procedimientos, de
manera que no era tenida como un cierre absolutamente
irreversible. La comunidad imaginaba la posibilidad de revertir y
controlar, al menos parcialmente, el poder de la muerte por medio
de encantamientos y sacrificios realizados al abrigo de la noche. La
oscuridad estaba asi integrada en la l6gica del rito y la noche, como
ambito del secreto y de la retirada de las formas, se convirtié el
tiempo propio para conectar con divinidades “de abajo”.

El contraste con los cultos olimpicos de otras regiones se advierte
con nitidez cuando se describe la técnica del sacrificio. El sacrificio
“clasico” — desarrollado, por ejemplo, en la acropolis de Atenas —
se organiza en torno a un altar elevado, visible, donde la victima se
ofrecia a una divinidad celeste. Ese humo de su incineracioén, con su
perfume, ascendia al cielo cumpliendo la funcién de vehiculo del
don. En este modelo la comunidad compartia despties un banquete
donde se comia la carne del animal inmolado, convirtiendo al rito
en un acto de cohesién social. El sacrificio cténico, en cambio,
inviertia esa direccion. Los animales no eran sacrificados sobre un
altar situado en alto sino que debian morir en el interior un pozo o
sobre una estructura cavada en la tierra que funcionara como via
hacia el inframundo. La razén simbolica consistia en tratar de
canalizar los bramidos, los quejidos del alimal, la vida que se

80



Los presocraticos 11: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atémico

extingufa, hacia el interior del suelo, hacia el lugar donde habitan los
dioses del Hades. A esta inversion espacial se afiadfa un rigor
material ain mas marcado. En estos ritos, la victima y las ofrendas
no eran consumidas parcialmente por los participantes sino que se
exigia una incineracién completa, sin resto aprovechable. Pan,
flores, frutas, todo debia quedar completamente calcinado, del
mismo modo que el Etna no dejaba rastro alguno de sus victimas.
Al final, los restos carbonizados se enterraban para que aquello que
ya no puede elevarse, convertido en ceniza, descendera
efectivamente hasta el mundo de los muertos. El detalle es
importante, porque muestra una comprension casi “fisica” del
simbolo. Dado que el humo tiende a subir, el rito obliga a depositar
bajo tierra el residuo ultimo del sacrificio. La direccion del don debe
coincidir con la regién del destinatario.

El principal problema para la historiografia a la hora de tratar
estos mitos consiste en que la Sicilia arcaica nos ha dejado menos
fuentes que otras regiones. Alli no floreci6, en la misma medida, una
tradicion de grandes escritores que describieran con detalle los usos
locales. Por ello, las referencias a los cultos ctonicos resultan
comparativamente escasas, sobre todo si se las contrasta con la
abundancia de testimonios acerca de los cultos atenienses. Aun asf,
un texto fundamental ha llegado hasta nosotros y permite
asomarnos a una escena ritual de extraordinaria precision: las
Argondunticas, poema épico de época helenistica.!'* En él se conserva
el relato claro de un rito nocturno que condensa la esencia del ritual.

El episodio presenta a Jasén buscando aplacar Hécate, diosa
vinculada a la brujeria, los fantasmas, la nigromancia y las hierbas
venenosas. El ritual se articula en pasos sucesivos que, leidos con

14 Apolonio de Rodas. (2011). Argondnticas (M. Valverde Sanchez, Trans.).
Gredos.
81



Ana Maria C. Minecan

atencion, dibujan un itinerario de purificacién y de aproximacion a
lo subterraneo. Jasén se bafia a medianoche en una corriente de
agua fria, gesto que refuerza el caracter liminar del acto y que separa
al oficiante del mundo ordinario. Viste una tinica oscura, coherente
con el dominio al que se dirige. Cava después un pozo profundo, es
decir, abre literalmente una via hacia abajo. Ofrece en ese pozo una
libacién de miel mezclada con sangre, extraida de la garganta de una
oveja recién sacrificada. Luego incinera al animal en una gran pira.
El cierre del rito introduce un motivo de enorme densidad
mitologica: se retira sin mirar atras. Esa prohibicion, tan conocida
en otros relatos, se asocia al paso por un umbral donde la mirada
puede equivaler a una recaida, a una desobediencia del pacto, a un
gesto de apropiacion indebida de lo que pertenece al otro mundo.
La escena revela la funcién cultural del rito para domesticar el temor
ante lo desconocido, para narrar el contacto con la muerte y para
establecer reglas de conducta en el borde del abismo.

La prohibicion de mirar atras conduce de manera natural hacia
el gran mito que, en la tradicion griega, codifica el vinculo con el
inframundo y con el ciclo de pérdida y retorno: la historia de
Deméter y Perséfone. El texto que fija poéticamente esta narracion,
con belleza y autoridad arcaicas, es el Hzmno homeérico a Demeéter
(Ounoog Suvog eic Arjunrpav).’> Estos himnos, concebidos como
cantos que se recitaban en fiestas religiosas, actuaban como
depositos de memoria colectiva. Su funcién consistia en repetir, con
variaciones minimas, relatos fundacionales que volvian inteligible el
mundo y sus ritmos, de manera que la comunidad pudiera
reconocerse en una historia compartida.

¥ Homero. (2001). Himno homérico a Deméter (. B. Torres Guetra, trad. y ed.).
EUNSA (Ediciones Universidad de Navatra).

82



Los presocraticos 11: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atémico

El Himno se abre con una escena de gran belleza. Perséfone juega,
alegre, con las hijas de Océano mientras recoge flores, azafran,
violetas, rosas, jacintos y narcisos. La naturaleza aparece fecunda,
ligera, abierta, sin sombra. Entonces la llanura se abre, se forma una
brecha, y de alli surge el dios del inframundo con sus yeguas
inmortales. El texto ofrece un eufemismo decisivo: llama
“soberano” a Hades debido a que en la imaginacién griega,
pronunciar directamente ese nombre podia ser temido como un
gesto de mala suerte, casi como una invocacion involuntaria de la
muerte. Por eso se multiplican las denominaciones oblicuas. Se lo
llama también “el Invisible”, y con frecuencia Plutén, “el Rico”,
porque los materiales preciosos, minerales y metales estan en la
tierra. El dios de la muerte es también el dueno de lo que se acumula
en el subsuelo, de lo que el tiempo entierra, de lo que la vida humana
abandona. Hay aqui una intuicion aspera y lucida: cualquier
empresa, cualquier construccion, cualquier prestigio, finalmente
regresara al dominio de la muerte, que por ello aparece como la
riqueza ultima, la posesion de todo lo que cae.

El soberano del inframundo es descrito ademas como hijo de
Cronos, al igual que Zeus. Ese parentesco no es un simple dato
genealdgico, sino un dato que organiza la metafisica narrativa. Si
Cronos representa el tiempo, la muerte queda pensada como
resultado del tiempo. Los hombres quiza pasen por la vida sin sentir
la intervencién directa de Zeus, pero nadie se sustrae a Hades. En
algin momento, todos lo miraran a los ojos.

La imagen de las yeguas inmortales afiade, por otra parte, una
resonancia poética que recuerda el viaje visionario de Parménides
conducido por yeguas hacia el reino de la diosa reveladora de la
verdad. La tradicién arcaica trabaja con una misma materia
imaginativa, en la que el carro, el movimiento y la llegada a un

espacio ofro funcionan como emblemas de conocimiento, destino y
83



Ana Maria C. Minecan

limite.

El rapto de Perséfone por parte de Hades desencadena el duelo
de Deméter. Su dolor, en el poema, se despliega como fuerza
cosmica. Busca a su hija, pregunta al dios-sol Helios, “el que todo
lo alumbra”; y recibe una respuesta devastadora: el rapto no es un
accidente, Zeus lo ha consentido. La traicibn no viene de un
enemigo exterior, nace del interior del orden divino. El poema
traduce asi la experiencia humana de la pérdida como ruptura de
confianza, como herida que proviene de quienes debian proteger.
Deméter, enfurecida, abandona el Olimpo y se mezcla con los
mortales. La diosa desciende a la tierra, atraviesa el mundo humano,
y en esa travesia se instituye el culto, es decir, se fija un lugar donde
lo divino y lo humano se vinculan mediante ritos.

Deméter llega a Eleusis, donde gobierna Céleo y se sienta junto
al camino, junto a un olivo, cerca de un pozo donde los hombres
sacan agua. La escena vuelve a insistir en el motivo del pozo, entrada
simbolica hacia lo profundo. La diosa toma la apariencia de una
anciana venerable y es hallada por las hijas del rey. La vejez opera
como mascara, como forma de anonimato, como retirada de la
potencia visible. Poco después se produce la metamorfosis.
Deméter “se quita la vejez” y vuelve a mostrarse hermosa. De su
cuerpo sale una luz cegadora. El poema recuerda asi un rasgo central
de la mitologia griega, la capacidad de los dioses para cambiar de
aspecto y para gobernar su presencia. La diosa ordena que se le
construya un templo y un altar dentro de él, al pie de la ciudadela.
Allf se establece el culto eleusino!®, que en la tradicion sera llamado

16 Los llamados “cultos eleusinos” —mas propiamente, los Misterios de Deméter
y Perséfone— fueron el rito iniciatico mas prestigioso y de mas larga duracion
del mundo griego. No se trataba de una “secta” marginal, sino de un culto
publico, estrechamente vinculado a Atenas y al demo de Eleusis, con sacerdocios

hereditarios, calendario festivo, normas de admisiéon y una administracién capaz
84



Los presocraticos 11: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atémico

de dejar abundante rastro epigrafico. Su nucleo era iniciatico: la experiencia ritual
se reservaba a los iniciados (mystai) y a quienes alcanzaban el grado supetior
(epoptai). De ahi el nombre de “misterios”, que alude menos a una doctrina
secreta que a un régimen de acceso: ciertas acciones, palabras y visiones del tito
quedaban legalmente vedadas a los no iniciados y protegidas por el silencio.
¢Qué sabemos, entonces, de los Misterios pese al secreto? Sabemos bastante
sobtre su marco, y menos sobre su nicleo nocturno. Por un lado, las evidencias
textuales (ademas del Himno howiérico a Démeter) incluyen alusiones de poetas y
fil6sofos a la “bienaventuranza” del iniciado, testimonios de autores como
Aristéfanes, Isécrates, Plutarco o Pausanias, asi como referencias judiciales y
politicas al delito de profanacién. Por otro, la evidencia epigrafica —calendarios
sactificiales, decretos, inventarios, cuentas y fundaciones— ilumina la maquinaria
del culto: cargos, jerarquias, pagos, objetos sagrados y regulacién de procesiones.
Y, de manera crucial, la arqueologia del santuario (excavado sistemdticamente
desde fines del siglo XIX) permite leer el rito en el espacio: el Telesterion, gran
sala de iniciacién con gradas para una multitud, el Anaktoron, recinto intetior
asociado a los objetos mas sagrados, los propileos, la Via Sagrada, y puntos
sefialados como el pozo Kallichéron y la llamada “Roca sin Alegria”. Todo ello
sugiere que la culminacién mistérica fue wuna experiencia colectiva,
cuidadosamente coreografiada, en la que el ver (gpopreia) tuvo un papel decisivo:
el vocabulario antiguo insiste en que “se ve” algo, y en que esa visién transforma
la relacién del iniciado con la muerte y con el orden de lo viviente. La
reconstrucciéon mas aceptada entiende los Misterios como un complejo ritual en
dos tiempos: una fase preparatoria (purificaciones, ayuno, instrucciones) y una
fase culminante en Eleusis, durante la cual se “decian, hacian y mostraban” cosas
ante la comunidad de iniciados. La fiesta grande incluia, ademas, una procesion
desde Atenas por la Via Sagrada, con cantos y gestos rituales, y un momento de
ruptura del ayuno con el gykeon, la bebida de cebada y menta que el Himno pone
en labios de Deméter. En suma, los Misterios eleusinos nacen literariamente en
el Himno como respuesta ritual a un duelo divino que se vuelve catastrofe
agricola, y se consolidan histéricamente como institucién que articula tres planos
a la vez: (1) el agricola, que piensa la germinacién como don y retorno; (2) el
politico, que hace de Eleusis un culto panhelénico administrado por Atenas; y
(3) el existencial, que ofrece al iniciado una experiencia de sentido —no reducible
auna doctrina— sobre la vida, la pérdida y la muerte. Véase: Bernabé, A. (2008).
Orfeo y Eleusis. Synthesis, 15, 13-36. Bremmer, J. N. (2014). Initiation into the
mysteries of the ancient world. Betlin/Boston: De Gruyter. Burkert, W. (2018).
Cultos mistéricos antiguos (2.* ed.; trad. M. Tabuyo & A. Lépez). Madrid: Trotta.
Clinton, K. (1974). The sactred officials of the Eleusinian Mysteries. Transactions
of the American Philosophical Society (New Series), 64(3), 1-143. Cosmopoulos,
85



Ana Maria C. Minecan

“misterios” por su caracter iniciatico y por la centralidad del secreto
ritual.

La narracién introduce entonces una consecuencia material del
duelo divino. Deméter, triste y apartada, provoca un afio espantoso.
En ninguna region germina semilla alguna. La tierra fecunda se
vuelve estéril porque la diosa mantiene ocultas las semillas y detiene
la germinaciéon. El mito formula asi la dependencia humana
respecto del ciclo agricola, y al mismo tiempo expone una logica de
reciprocidad que atraviesa la religion sacrificial: sin cosecha, los
hombres perecen, y si los hombres perecen, los dioses pierden
sacrificios. La tension religiosa queda descrita con claridad casi
politica. Zeus envia a Hermes para resolver el conflicto, no sélo por
compasién hacia los mortales, sino porque el sistema de ofrendas
se derrumba. Hermes aparece con un epiteto significativo,
Argéifontes, o “matador de Argos”, el gigante de cien ojos. El
nombre concentra un pasado mitico de violencia necesaria, como si
el mensajero, por su historia, estuviera autorizado a transitar lugares
peligrosos.

Hermes desciende al inframundo y habla con el soberano de los
muertos. La escena muestra a Hades como un poder con el que se
negocia, y no sélo como destino ciego. Hades, finalmente, acepta
liberar a Perséfone, y promete ser esposo digno, recuerda que es
hermano de Zeus, y le ofrece un lugar de realeza en el mundo de
abajo. Perséfone acepta y se alegra ante la posibilidad de volver, sin
embargo antes de partir para ver a su madre come un grano de
granada, dulce como la miel, estando todavia en el reino de Hades.

M. B. (Ed.). (2003). Greek mysteries: The archaeology and ritual of ancient Greek
secret cults. London/New York: Routledge. Dow, S., & Healey, R. F. (1965). A
sacred calendar of Eleusis. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Evans, N. A. (2002). Sanctuaties, sacrifices, and the Eleusinian Mysteries.

Numen, 49(3), 227-254.
86



Los presocraticos 11: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atémico

Ese gesto, que el mito presenta como decisivo, la liga al inframundo
y fija el retorno periddico. El desenlace muestra a Deméter
serenando su corazén. La tierra, antes estéril, se convierte de nuevo
en jardin. El ciclo se restablece, y con €l se restablece también el
equilibrio entre hombres y dioses. El mito condensa una
comprension colectiva de los ritmos naturales y de la experiencia
humana de la pérdida. Traduce a lenguaje narrativo la alternancia
estacional, el duelo, la restitucion y el limite.

Este marco siciliano, donde lo cténico se vuelve familiar y donde
el inframundo se siente proximo, ilumina con especial fuerza la
primera obra atribuida a Empédocles, Las Purificaciones. Los
fragmentos conservados, pocos pero intensos, dejan entrever un
tono que mezcla prestigio politico, autoridad religiosa y promesa
terapéutica. Empédocles se dirige a los “amigos” que viven en la
gran ciudad dorada de Agrigento, instalada en lo alto de su
ciudadela. Esta autofiguracion resulta esencial para comprender un
rasgo arcaico del saber. El pensador no se presenta tnicamente
como autor de tesis, se muestra como figura eficaz, capaz de
intervenir en la vida de la comunidad, de orientar decisiones, de
aliviar sufrimientos, de ofrecer consuelo ante la fragilidad del
cuerpo.

Lo mias notable es que Empédocles enlaza esa dimension
“magica” con un registro que roza ya el conocimiento fisico del
mundo natural. Afirma poder hacer cesar la fuerza de vientos
incansables que devastan campos, volver beneficiosos esos mismos
vientos, traer sequia oportuna después de lluvia negra, y luego, tras
la sequia del verano, devolver corrientes en el aire que alimentan a
los arboles. El catalogo, leido en el contexto siciliano, sugiere una
sensibilidad muy atenta a la meteorologia y a la economia agricola.
El sabio promete regular lo que para el campesino y para la ciudad

constituye una cuestion de supervivencia. Incluso cuando esas
87



Ana Maria C. Minecan

afirmaciones se expresan en un lenguaje de dominio personal,
revelan una intuicion decisiva: la naturaleza es un sistema de fuerzas,
de alternancias y de equilibrios, y el conocimiento aspira a
comprenderlas y, simbdlicamente, a gobernarlas.

La culminacién de esa potencia aparece en una promesa extrema:
“sacar del Hades el vigor de un hombre muerto”. Semejante
afirmacion senala el tipo de expectativas que una comunidad podia
depositar en una figura excepcional, y muestra como lo ctonico, con
su cercanfa al inframundo, ofrecfa un vocabulario disponible para
pensar el limite dltimo. La mencion de la nigromancia no convierte
a Empédocles en “hechicero” en sentido moderno, pero si lo sitda
en una frontera histérica donde la filosoffa naciente todavia
conversa con practicas rituales, con imaginarios de purificacion y
con formas de autoridad que incluyen lo terapéutico, lo profético y
lo politico. El sabio aparece como mediador, como aquel que
maneja palabras eficaces, remedios, interpretaciones y, sobre todo,
una presencia capaz de organizar el miedo y el dolor dentro de una
narrativa de sentido.

La critica contemporanea ha senalado que Las Purificaciones no
debe entenderse como una obra mistica en sentido moderno, sino
como un testimonio de la supervivencia de formas arcaicas de
pensamiento que aun articulaban, en el siglo V a. C,, la practica
filoséfica con funciones rituales y magicas. Desde una perspectiva
cientifica, estos elementos pueden analizarse como formas
tempranas de comprension simbolica de los procesos naturales: el
envejecimiento, la enfermedad, la esterilidad del campo, el retorno
de las estaciones, etc., tratados a través de narrativas ritualizadas que
otorgaban sentido, comunidad y un cierto grado de control sobre lo
incierto.

La coexistencia de estas formas arcaicas con el pensamiento

88



Los presocraticos 11: de los cuatro elementos a la infinitud del espacio atémico

fisico que posteriormente desarrollara Empédocles en Sobre la
naturaleza no debe verse como una contradiccién, sino como una
muestra de la transicién entre dos modos de conocimiento: uno
ritual, comunitario y simbdlico, y otro racional, individual y
sistematico. El pensamiento griego arcaico, en este sentido, no cesa
de oscilar entre lo mitico y lo racional, lo visible y lo invisible, lo
telarico y lo celeste. En la figura de Empédocles, esa tension alcanza
una de sus expresiones mas fecundas.

| Bibliografia
Burkert, W. (2000). La religion griega. Madrid: Akal.

Detienne, M. (2004). Los jardines de Adonis: la mitologia y los ritos de la
fertilidad. Madrid: Alianza Editorial.

Dodds, E. R. (2004). Los griegos y lo irracional. Madrid: Alianza Editorial.

Kirk, G. S., Raven, J. E., & Schofield, M. (2007). Los fildsofos presocraticos.
Madrid: Gredos.

Morrison, R. (2012). Empedocles:  An  Interpretation. Cambridge:
Cambridge University Press.

Obbink, D. (1996). Philodemus and Poetry: Poetic Theory and Practice in
Lucretius, Philodemus, and Horace. Oxford: Oxford University Press.

Riedweg, C. (2008). Mitos, misterios y filosofia: la herencia drfica. Madrid:
Trotta.

89





