
Guía de lectura y 
trabajo para el 

curso 
¿Qué es la ética? 

Aristóteles, Kant y John Stuart Mill 

Ana Maria C. Minecan



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Primera edición: noviembre 2019 
Segunda edición: diciembre 2025 
 
Guía de lectura y trabajo para el curso: ¿Qué es la ética? Aristóteles, Kant y John Stuart Mill, 
Ana Maria C. Minecan 
 
Colección: Guías de lectura para  
los cursos del Centro de Estudios Filosóficos Alétheia 
 
CEFA Ediciones – Centro de Estudios Filosóficos Alétheia 
Madrid, 2025 
www.anaminecan.com 
 
ISBN-9798277908877 
 
El papel de este libro procede de bosques gestionados de forma sostenible y de fuentes controladas. 
 



Ana Maria C. Minecan 

viii 

  

 

 



ÍNDICE 

Clase 1 | ¿Qué es la ética? 1 

Clase 2 | Los rasgos de la acción moral 13 

Clase 3 | ¿Existe la libertad?  23 

Clase 4| Valoración y juicio ético 37 

Clase 5 | ¿Qué son los valores? 47 

Clase 6 | Los principios del relativismo 59 

Clase 7 | Aristóteles y la felicidad 69 

Clase 8 |El fin último de la vida  81 

Clase 9 | Naturaleza humana y virtud   91 

Clase 10 | Acción, hábito y carácter 103 

Clase 11 | El justo término medio  115 

Clase 12 | La amistad como virtud suprema  123 

Clase 13 | Immanuel Kant y la ética del deber 137 

Clase 14 | ¿Qué es una buena voluntad? 147 

Clase 15 | Mérito y felicidad 157 



Clase 16 | Los fundamentos deontológicos 167 

Clase 17 | La deriva de las inclinaciones  175 

Clase 18 | El imperativo categórico 187 

Clase 19 | Stuart Mill y la ética de la utilidad 199 

Clase 20| Los fundamentos del utilitarismo  213 

Clase 21 |¿El fin justifica los medios? 227 

Clase 22 |El cálculo de los placeres 237 

Clase 23 |El peso de la sociedad en los valores 247 

Clase 24 |La libertad de expresión 259 

Clase 25 | Declaración U. de los derechos humanos 271 

Bibliografía 289 

Cuestiones para reflexionar 295 



81 

CLASE 8 | EL FIN ÚLTIMO DE LA VIDA 

La reflexión aristotélica sobre la ética se abre, en la Ética a Eudemo 
y en la Ética a Nicómaco, con una referencia a un epigrama délfico que 
distingue tres bienes: lo bello-justo, la salud y el placer de alcanzar lo 
que se ama. En esa triple enumeración se reconocen tres modos 
clásicos de comprender el bien: como justicia en el marco de la vida 
común, como bienestar corporal y como realización placentera del 
deseo. Aristóteles acoge esta tradición, pero la somete a crítica: 
rechaza la idea de que existan bienes inconexos y propone, como tesis 
de partida, que debe existir un bien único que sea a la vez moralmente 
justo, útil para la vida y placentero para quien lo alcanza. 

El análisis se desplaza entonces al carácter teleológico de la acción 
humana. Toda acción se orienta hacia un fin, un “para qué” que le 
otorga sentido. De la multiplicidad de fines posibles surge la cuestión 
central: si es posible ordenar esos fines jerárquicamente y, sobre todo, 
si existe un fin último que no funcione como simple medio para otro 
resultado, sino como término definitivo de la búsqueda. A través de 
ejemplos cotidianos y de un razonamiento en cadena, Aristóteles 
muestra que, cuando se pregunta una y otra vez “para qué” se hacen 
las cosas, se llega finalmente a un punto en el que la pregunta deja de 



Ana Maria C. Minecan 

82 

tener sentido. Ese punto es la felicidad, eudaimonía, fin supremo que 
deseamos por sí mismo y nunca en vista de otra cosa. 

A partir de aquí se abre un amplio examen de los estilos de vida 
que los seres humanos han considerado caminos hacia la felicidad. 
Aristóteles distingue tres grandes formas de vida: la vida centrada en 
los placeres materiales, la vida política orientada a la gloria y a los 
honores y la vida contemplativa e intelectual. Las dos primeras 
aparecen como inestables, sometidas a la fortuna, a la opinión de los 
demás y al desgaste de la lucha por la riqueza o el prestigio. La tercera 
se perfila como una posibilidad distinta, más resistente a las 
circunstancias externas y menos dependiente del reconocimiento 
social. Sobre este horizonte se entiende también la célebre afirmación 
aristotélica según la cual, entre la amistad y la verdad, debe preferirse 
la verdad, incluso cuando ello obligue a criticar la doctrina del propio 
maestro Platón. 

 
| Conceptos principales 

Bien ético-político: Forma de bien que se realiza en el marco de la 
comunidad y de las relaciones con otros, donde la justicia y el 
reconocimiento recíproco resultan decisivos. 
 
Bien de utilidad o bienestar: Bien ligado a la conservación y al cuidado del 
cuerpo, entre cuyos ejemplos paradigmáticos se encuentra la salud. Se 
juzga en función de su provecho para la vida humana. 
 
Bien de placer: Bien asociado al goce inmediato que acompaña a la 
consecución de un deseo o de una meta querida. Incluye tanto placeres 
sensibles como la satisfacción de alcanzar un objetivo largamente 
buscado. 
 
Unidad del bien: Tesis aristotélica según la cual no es aceptable una 
fragmentación del bien en esferas inconexas. Debe existir un bien que 



¿Qué es la ética? Aristóteles, Kant y John Stuart Mill 
 

83 

integre lo justo, lo útil y lo placentero en una orientación única y 
coherente de la vida. 
 
Carácter teleológico de la acción: Rasgo definitorio, para Aristóteles, de las 
acciones humanas. Toda acción se orienta hacia un fin, explícito o 
implícito, que responde a la pregunta “para qué”. Esta estructura 
finalista permite clasificar y valorar las acciones. 
 
Fin y medio: Distinción central de la ética aristotélica. Un medio es 
aquello que se persigue en vista de otra cosa, mientras que un fin es 
aquello que se desea por sí mismo. Un fin último es aquel respecto del 
cual ya no tiene sentido preguntar “para qué”. 
 
Fin supremo: Nombre que recibe el fin último cuando se concibe como 
criterio ordenador de toda la vida. Debe ser perfecto y definitivo, 
autosuficiente y capaz de conferir sentido al conjunto de los otros 
fines parciales. 
 
Eudaimonía: Término griego que suele traducirse por “felicidad”. 
Literalmente significa “tener bien el daimón” o espíritu. No se reduce 
al placer pasajero, sino que designa un estado de plenitud y de buena 
disposición del alma a lo largo de una vida entera. 

 
| Resumen 

La reflexión ética de Aristóteles se sitúa desde el inicio bajo el signo 
de un diálogo con la tradición griega. En la Ética a Eudemo cita un 
epigrama inscrito en uno de los muros del oráculo de Delfos que 
afirma que “lo más bello es lo más justo, que lo mejor es la salud y que 
lo más placentero es alcanzar aquello que se ama”. Esta breve 
sentencia concentra tres modos de comprender el bien que resultaban 
familiares al oído griego: el bien como justicia en el marco de la vida 
política, el bien como salud y bienestar corporal y el bien como 



Ana Maria C. Minecan 

84 

satisfacción del deseo. Aristóteles reconoce la pertinencia de esa triple 
distinción, pero considera insuficiente la separación rígida entre estos 
bienes que parecen conducir a caminos divergentes de realización 
humana. 

Su primera tesis ética, formulada como programa de investigación, 
sostiene que debe existir un bien único capaz de integrar las tres 
dimensiones señaladas por el epigrama. El bien verdaderamente 
humano tendrá que ser justo en el plano ético y político, beneficioso para 
la vida concreta y al mismo tiempo placentero para quien lo alcanza. El 
filósofo rechaza, por tanto, la idea de que se pueda hablar de bienes 
irreductiblemente dispares, unos referidos a la utilidad, otros al mero 
placer y otros a la virtud pública, sin un marco común que los ordene. 
No se trata de elegir entre justicia, salud o amor, sino de comprender 
si hay una forma de vida en la que la justicia, el bienestar y el placer se 
articulen sin escindirse en proyectos inconexos. 

Para avanzar en esa dirección Aristóteles se detiene en una 
característica fundamental de la acción humana: su estructura finalista. 
Toda acción, por simple que parezca, posee un “para qué” que la 
orienta. Levantarse del sofá para ir a buscar un vaso de agua, comer 
para saciar el hambre, estudiar para aprobar un examen o trabajar para 
ganar dinero son ejemplos cotidianos en los que se puede formular de 
manera explícita el fin que guía el gesto. Resultaría extraño encontrarse 
con alguien que, preguntado por qué camina en una determinada 
dirección, confesara no tener ningún motivo. Esta orientación hacia fines 
es lo que Aristóteles denomina el carácter teleológico de la acción. 

Ahora bien, los fines que perseguimos son muy numerosos y 
heterogéneos. Con el mismo acto de cortar la carne de una persona, 
por ejemplo, se puede sanar a un enfermo, embellecer a alguien 
mediante una intervención estética, torturarle o incluso matarle. La 
descripción física de la acción no cambia, pero el fin al que se ordena 
convierte ese gesto en curación, adorno, castigo o crimen. A partir de 
esta constatación surge la pregunta decisiva: entre esa multitud de fines 



¿Qué es la ética? Aristóteles, Kant y John Stuart Mill 
 

85 

posibles, ¿existe una jerarquía?, ¿hay fines superiores e inferiores?, ¿es 
posible identificar un fin supremo que oriente coherentemente toda 
una vida? 

La respuesta aristotélica se articula mediante una distinción tan 
sencilla como fecunda: la diferencia entre fines y medios. En muchas 
ocasiones los seres humanos nos esforzamos por conseguir cosas que 
parecen fines plenos, pero que en realidad funcionan como meros 
instrumentos al servicio de otra meta. El dinero, por ejemplo, se 
anhela para adquirir bienes, pagar deudas, viajar o asegurar la 
subsistencia. Lo mismo cabe decir del prestigio, la destreza técnica o 
incluso de determinadas capacidades físicas. Se persiguen no tanto por 
sí mismos cuanto por lo que permiten alcanzar. Un auténtico fin, en 
cambio, se caracteriza por ser deseado por sí mismo. Y un fin último 
se reconoce, según Aristóteles, cuando ya no tiene sentido preguntar 
“para qué” se busca, porque no se persigue en vista de nada distinto 
de él. 

El propio filósofo propone un experimento mental sencillo. 
Imaginemos a alguien que corre por un parque. Es legítimo 
preguntarle para qué corre y recibir como respuesta que lo hace para 
hacer deporte. A su vez, tiene sentido preguntar por qué hace deporte 
y escuchar que lo hace para cuidar su salud. La cadena de preguntas 
puede continuar: se quiere estar sano para poder trabajar, se trabaja 
para ganar dinero, se desea el dinero para atender necesidades básicas 
y también para viajar, se ansían los viajes para conocer y descubrir. 
Llegados a cierto punto, la respuesta acaba adoptando la forma de una 
confesión directa: se busca todo ello porque procura felicidad. Si 
entonces se pregunta “¿para qué quieres ser feliz?”, la pregunta pierde 
su significado. Nadie desea la felicidad en vista de otra cosa. Se quiere 
ser feliz por la felicidad misma. 

Este razonamiento conduce a una conclusión que se convertirá en 
clave de toda la ética aristotélica. La felicidad, eudaimonía, es el fin 
supremo de la vida humana, el fin último respecto del cual las demás 



Ana Maria C. Minecan 

86 

metas se revelan como medios o fines subordinados. Se trata del bien 
que se desea siempre por sí mismo y nunca como instrumento de otro 
bien. A la ética de Aristóteles se la ha denominado por ello ética 
eudaimonista o ética de la felicidad. El término griego subraya que no 
hablamos de un simple estado de ánimo pasajero, sino de una forma 
de “tener bien el espíritu”, de hallarse en una disposición estable de 
plenitud a lo largo de una existencia entera. 

Sin embargo, afirmar que la felicidad es el fin supremo de la vida 
está lejos de constituir una idea trivial. El verdadero problema 
comienza cuando se intenta precisar en qué consiste exactamente ser 
feliz. Aristóteles es consciente de que la palabra “felicidad” goza de un 
acuerdo casi unánime en el plano terminológico. Tanto el vulgo como 
las personas instruidas, afirma, están dispuestas a reconocer que vivir 
bien y obrar bien equivale, en términos generales, a ser feliz. El 
desacuerdo surge cuando se interroga acerca de la naturaleza de esa 
felicidad. Quienes nunca han sometido sus opiniones a examen 
tienden a identificarla con lo que aparece a primera vista: el placer, la 
riqueza, los honores, la salud, los éxitos visibles. Quienes han 
reflexionado más largamente sospechan que la cuestión es más 
compleja. 

Aristóteles observa además que la concepción de la felicidad del 
propio individuo cambia con sus circunstancias biográficas. El 
enfermo tiende a verla en la salud, el pobre en la riqueza, quien se 
siente ignorante en el saber. A ello se añade un fenómeno que el 
filósofo describe con lucidez: cuando alguien toma conciencia de su 
ignorancia en materia de felicidad, en lugar de iniciar una investigación 
razonada, suele entregarse a la admiración acrítica de quienes 
prometen caminos fáciles y hablan de ella en términos 
grandilocuentes. El resultado son fórmulas simplistas que reducen la 
vida buena a un conjunto de reglas prefabricadas. Frente a esa 
tentación Aristóteles propone un examen minucioso de las formas de 
vida que los seres humanos han considerado deseables. 



¿Qué es la ética? Aristóteles, Kant y John Stuart Mill 
 

87 

Tras una amplia exploración, el filósofo distingue tres géneros de 
vida que merecen una atención particular. En primer lugar, la vida 
entregada a los placeres materiales, a las satisfacciones que brillan ante 
los sentidos, ya se trate de bienes de consumo, de comodidad o de 
goces corporales. En segundo lugar, la vida política o pública, 
orientada a la gloria, al honor y al poder, que a menudo implica la 
renuncia a muchos placeres inmediatos en nombre del 
reconocimiento y de la influencia. En tercer lugar, la vida 
contemplativa e intelectual, en la que el ser humano se dedica al 
estudio, a la reflexión y a la comprensión del mundo, con frecuencia 
sin grandes riquezas, sin honores llamativos y sin un repertorio 
exuberante de placeres sensibles. 

El juicio que Aristóteles formula sobre estas formas de vida es 
deliberadamente severo. La mayoría de los hombres, afirma, si hemos 
de juzgarlos por su conducta, escogen por gusto una vida “propia de 
bestias”, esto es, una existencia centrada casi exclusivamente en los 
placeres materiales. Esa elección no surge de la nada. Se alimenta de 
la observación de los modelos sociales dominantes. Cuando quienes 
detentan el poder utilizan su posición para entregarse al lujo y al 
exceso, cuando los dirigentes y figuras públicas convierten la riqueza 
ostentosa en signo de éxito, muchos concluyen que el dinero y el 
consumo constituyen la verdadera meta de la vida. La ética, en este 
punto, subraya la decisiva importancia del ejemplo social en la 
formación de los ideales de felicidad. 

La vida centrada en la riqueza, además, presenta un problema 
estructural. Para acumular bienes materiales es necesario ejercer una 
forma de violencia sobre la naturaleza, tanto externa como propia, y 
sostener una competencia constante con otros. Aristóteles describe 
esta existencia como una lucha permanente. Pero incluso si se alcanza 
la riqueza, esta no deja de ser un medio. Se la desea para otras cosas 
que no son ella misma y, por tanto, no puede identificarse con el bien 
último que buscamos. Esta idea, formulada en la Antigüedad, dejará 



Ana Maria C. Minecan 

88 

una huella profunda en el pensamiento moral posterior: la riqueza no 
es un fin digno de ocupar el lugar supremo en la jerarquía de los bienes 
humanos. 

La vida de la gloria y de los honores aparece como una alternativa 
más elevada, al menos en apariencia. Muchas personas distinguidas y 
activas sitúan la felicidad en el reconocimiento público, en la fama 
vinculada a la vida política, artística o intelectual. Sin embargo, 
Aristóteles muestra que también aquí la fragilidad es extrema. La gloria 
y los honores dependen menos de quien los recibe que de quienes los 
otorgan. Su obtención exige adaptarse a las expectativas ajenas, 
agradar a quienes tienen poder para concederlos, someterse a la 
inconstancia de la opinión pública. Una vida centrada en la fama 
entrega la propia dicha al juicio cambiante de los demás y condena al 
individuo a una inseguridad constante. 

Frente a estas modalidades, Aristóteles sugiere que el bien que 
buscamos debe poseer ciertas características. Ha de ser personal y 
difícil de arrebatar, no sujeto al capricho de la fortuna ni a la volatilidad 
de la opinión, independiente de la riqueza acumulada y de los favores 
de la multitud. Debe tratarse de un bien estable, capaz de sostener la 
vida incluso en medio de cambios externos y de adversidades. Bajo 
este criterio, la riqueza y los honores quedan relegados a la condición 
de medios, valiosos en muchos contextos, pero incapaces de 
desempeñar por sí solos el papel de fin supremo. 

Al mismo tiempo, Aristóteles rehúye una concepción rígida y 
abstracta del bien que ignore la singularidad de cada vida. Aunque 
sostiene la existencia de un fin general, válido para todos los seres 
humanos, insiste en que la comprensión concreta del bien y de la 
felicidad debe tener en cuenta la biografía, las disposiciones y la 
experiencia de cada cual. No se trata de imponer un molde uniforme, 
sino de orientar la reflexión hacia una diana común sin olvidar la 
diversidad. Esta tensión entre universalidad del fin y atención a la 
circunstancia personal recorre toda su ética. 



¿Qué es la ética? Aristóteles, Kant y John Stuart Mill 
 

89 

En el trasfondo de este análisis asoma también la ruptura crítica 
con su maestro Platón. La tradición platónica había situado el bien en 
un plano suprasensible, como Idea suprema contemplada por la 
inteligencia. Aristóteles, que había sido miembro de la Academia, 
considera que esa teoría no resulta adecuada para dar cuenta de la vida 
concreta ni para orientar con precisión las acciones. Anuncia así que 
su investigación sobre el bien será delicada, puesto que implica 
cuestionar las doctrinas elaboradas por quienes le son especialmente 
queridos. De ahí nace la famosa máxima según la cual, entre la amistad 
y la verdad, ambas dignas de aprecio, es un deber sagrado dar 
preferencia a la verdad. 

La consecuencia última de este recorrido es la delimitación del 
perfil de la felicidad. Ella es el bien perfecto y definitivo que buscamos 
siempre por sí mismo y nunca con vistas a otra cosa. Otros bienes 
como el placer, los honores, la ciencia o la virtud misma se desean 
también en función de la felicidad que se espera alcanzar gracias a 
ellos. Nadie anhela ser virtuoso para ser desgraciado, ni aspira a la 
fama con la intención de sufrir. En todos esos casos se presupone que, 
de algún modo, esas realidades contribuirán a una vida lograda. La 
tarea de la ética consiste en no perder de vista este horizonte y en evitar 
que los medios usurpen el lugar del fin supremo. 

Aristóteles ha fijado así la diana de la ética: orientar las acciones 
humanas hacia la eudaimonía, encontrada no en la acumulación de 
bienes externos ni en el aplauso de los otros, sino en una forma de 
vida que unifique justicia, utilidad y placer en una plenitud personal y 
resistente a la fortuna. En textos posteriores precisará que esa plenitud 
tiene que ver con la actividad del alma conforme a la virtud a lo largo 
de una vida entera. Pero ya en este punto queda trazado el esquema 
esencial: la felicidad como fin último, los demás bienes como medios 
o fines subordinados y la exigencia permanente de distinguir con 
lucidez entre unos y otros para no extraviar el sentido de la existencia. 

 



Ana Maria C. Minecan 

90 

| Bibliografía 

Annas, J. (1993). The morality of happiness. Oxford University Press. 
 
Aristóteles. (2014). Ética a Nicómaco (J. Pallí Bonet, Trad.). Gredos. 
 
Aristotle. (2011). Nicomachean ethics (R. Crisp, Ed.). Cambridge 
University Press. 
 
Aubenque, P. (2002). La prudence chez Aristote. Presses Universitaires de 
France. 
 
Broadie, S. (1991). Ethics with Aristotle. Oxford University Press. 
 
Hursthouse, R. (1999). On virtue ethics. Oxford University Press. 
 
 
Kraut, R. (Ed.). (2006). The Blackwell guide to Aristotle’s Nicomachean ethics. 
Blackwell. 
 
Nussbaum, M. C. (2001). The fragility of goodness: Luck and ethics in Greek 
tragedy and philosophy (Rev. ed.). Cambridge University Press. 
   



91 

CLASE 9 | NATURALEZA HUMANA Y VIRTUD 

Comprender con precisión la propuesta aristotélica sobre la 
felicidad exige ir más allá de la Ética a Nicómaco y atender al entramado 
teórico que la sostiene. En la Metafísica Aristóteles distingue tres 
grandes tipos de saberes que el ser humano puede cultivar. Los saberes 
teóricos buscan conocer la estructura de la realidad sin atender de modo 
inmediato a su utilidad. Los saberes productivos se orientan a fabricar 
objetos y transformar el entorno. Los saberes prácticos finalmente, 
ordenan la acción humana tanto en la vida colectiva que recibe el 
nombre de política como en la búsqueda individual de la buena vida 
que es el dominio propio de la ética. Esta jerarquía no tiene un interés 
puramente clasificatorio. El filósofo sostiene que del acierto o el 
fracaso en el ejercicio del saber práctico dependen no solo la justicia 
de las instituciones sino incluso la posibilidad misma de dedicar 
tiempo y energías al trabajo científico o artístico. 

A esta arquitectura de los saberes se une una reflexión sobre los 
modos de decidir. Frente a quienes dejan su vida en manos del azar o 
se limitan a repetir lo que siempre se ha hecho Aristóteles reivindica 
una forma racional de organizar la existencia. El ejemplo de la 
construcción de un puente le permite mostrar cómo pueden elegirse 
materiales y técnicas de manera caprichosa, por mera rutina o 



Ana Maria C. Minecan 

92 

mediante una deliberación fundada en la experiencia, el cálculo y una 
dosis de creatividad. Aplicado a la vida moral, el ejemplo indica que la 
felicidad no es un regalo fortuito ni un resultado mecánico de la 
tradición familiar o social. Requiere un trabajo paciente de selección 
de fines y medios, una vigilancia crítica sobre aquello que se hereda y 
una apertura a la innovación prudente. La ética aparece así como una 
ciencia práctica que ofrece principios generales pero que solo se 
cumple cuando cada individuo los adapta con juicio a sus 
circunstancias concretas, de modo semejante a como el médico aplica 
saberes universales a cuerpos singulares. 

El núcleo de la propuesta se aclara cuando Aristóteles se pregunta 
por la naturaleza humana en el tratado Acerca del alma. Allí distingue 
entre funciones vegetativas que compartimos con las plantas, funciones 
sensitivo-motoras comunes a los animales y una función racional propia 
de la especie humana. Alimentarse, crecer y reproducirse no pueden 
definir la excelencia humana, del mismo modo que una vida limitada 
a sentir placer y evitar dolor no colma lo que el ser humano puede 
llegar a ser. Lo que nos caracteriza es la capacidad de comprender, 
abstraer, hablar, crear obras de arte, investigar el orden del cosmos. 
Por eso la felicidad consiste en una actividad racional ejercida con 
excelencia a lo largo de una vida entera. Esta tesis se enlaza con otra 
frase célebre de la Metafísica: “por naturaleza todos los hombres desean 
saber”. El amor a las sensaciones, en especial a la visión, muestra que 
el conocimiento produce un placer específico que ningún bien 
puramente material puede sustituir. Cuando ese impulso se eleva hasta 
el cultivo desinteresado de la filosofía el saber se convierte en la forma 
más alta de realización humana. La filosofía, nacida de la maravilla y 
buscada por sí misma, se presenta como la ciencia más libre y más 
digna, aquella cuya práctica permite al ser humano aproximarse cuanto 
le es posible a una felicidad duradera. 

 
 



¿Qué es la ética? Aristóteles, Kant y John Stuart Mill 
 

93 

| Resumen 

La reflexión aristotélica sobre la felicidad no puede entenderse sin un 
marco más amplio que incluye una teoría de los saberes humanos y 
una concepción precisa de la naturaleza del ser humano. Lejos de 
limitarse a ofrecer consejos morales, Aristóteles organiza su 
investigación ética sobre una arquitectura en la que las ciencias, las 
técnicas y la acción se articulan de manera sistemática. En la Metafísica 
distingue tres grandes géneros de saber. El primero es el teórico o 
contemplativo, cuyo objetivo consiste en conocer la estructura de la 
realidad sin orientarse de manera inmediata a la producción de objetos 
ni a la intervención práctica. La física, la cosmología, las matemáticas 
puras y la propia metafísica pertenecen a este ámbito. Quien investiga 
los movimientos de las galaxias o la composición íntima de la materia 
no busca ante todo construir una máquina nueva, sino comprender 
cómo es el mundo en el que vive. 

El segundo género de saber es el productivo. Aquí el conocimiento 
se ordena a la fabricación de algo que no existía previamente. El 
alfarero, el carpintero, el ingeniero o el músico que compone una obra 
se mueven en este terreno. No les basta con entender la arcilla, la 
madera, los metales o las leyes del sonido. Necesitan además poner 
ese saber al servicio de un resultado concreto, ya sea una vasija, un 
puente o una sinfonía. El criterio de éxito no se mide por la verdad 
del conocimiento, sino por la calidad del objeto producido. 

El tercer género es el saber práctico. Su campo no es la naturaleza 
externa ni el conjunto de artefactos que el ser humano puede fabricar, 
sino la acción humana misma. La práctica tiene por objetivo decidir 
qué hacer, tanto en el plano colectivo como en el plano individual. 
Cuando esa decisión orienta la vida de una comunidad se llama política. 
Cuando se centra en la dirección de la propia existencia recibe el 
nombre de ética. A diferencia de los saberes productivos, el fin de la 
acción no es un objeto exterior al agente, sino la buena vida de ese 
agente o de la ciudad. Aristóteles insiste en que, aunque teoría y técnica 



Ana Maria C. Minecan 

94 

sean admirables, el saber práctico posee una dignidad peculiar, porque 
de su acierto dependen la justicia de las instituciones y la posibilidad 
de dedicar tiempo y esfuerzo a la ciencia y al arte. Sin una organización 
política razonable y sin una mínima lucidez ética, incluso las mejores 
capacidades teóricas quedarían ahogadas por la violencia, la miseria o 
el desorden. 

A esta estructura de los saberes se suma una reflexión sobre los 
modos de decidir. Para ilustrarla es posible recurrir al ejemplo de un 
saber productivo, como la ingeniería y plantea la tarea de construir un 
puente. Un grupo de personas puede abordar esa tarea de tres 
maneras. La primera consiste en elegir los materiales y las técnicas al 
azar. Se escogen piedras, maderas o metales sin estudiar sus 
propiedades, se colocan los soportes sin cálculo alguno y se confía en 
que el resultado se sostenga. El veredicto es claro. Un puente 
levantado de ese modo difícilmente será resistente y quizá ni siquiera 
merezca el nombre de puente. 

La segunda forma de actuar es seguir ciegamente la rutina. Se 
utilizan los materiales de siempre, se reproducen las técnicas 
heredadas, se imitan formas que han demostrado funcionar en otros 
lugares y tiempos. Este modo de proceder tiene una ventaja evidente. 
Aprovecha la experiencia acumulada por generaciones y ofrece una 
cierta seguridad, porque se apoya en lo que ha mostrado su eficacia. 
Sin embargo, su desventaja es notable. Cada terreno presenta 
particularidades y cada problema plantea exigencias nuevas. Un 
puente diseñado para salvar una distancia modesta en un río tranquilo 
no sirve sin más para atravesar un estrecho marino de fuertes 
corrientes. Si el ingeniero se limita a repetir lo que ya existe, renuncia 
a innovar y corre el riesgo de fracasar allí donde las condiciones han 
cambiado. 

La tercera manera de construir el puente es la decisión racional. El 
buen ingeniero estudia las soluciones tradicionales y aprende de ellas, 
pero no las copia sin examen. Observa el terreno, calcula las fuerzas, 



¿Qué es la ética? Aristóteles, Kant y John Stuart Mill 
 

95 

analiza los materiales, sopesa costes y beneficios, y, cuando es preciso, 
se permite introducir una forma nueva, una combinación distinta, una 
técnica no probada del todo pero razonablemente fundada. Integra la 
memoria del pasado con la atención a lo presente y con una creatividad 
controlada. No desprecia la experiencia, pero tampoco se deja 
encadenar por ella. 

Este ejemplo técnico prepara el paso al terreno moral. Aristóteles 
sugiere que muchos seres humanos se comportan ante su propia vida 
como el constructor imprudente que elige materiales al azar. Dejan 
que las oportunidades decidan por ellos, renuncian a planificar, se 
abandonan a la inercia de los acontecimientos. Otros viven al modo 
del artesano rutinario. Reproducen la manera de trabajar, de amar o 
de organizarse que han visto en su entorno, confían en las fórmulas 
familiares y repiten decisiones que quizá fueron válidas para 
generaciones anteriores, pero que no tienen por qué serlo para la suya. 
Frente a estos dos estilos, la ética propone un tercer camino. El agente 
racional examina sus inclinaciones, escucha la tradición, observa los 
resultados que otros han obtenido, pero se pregunta qué es lo más 
adecuado en su circunstancia concreta. No se entrega al azar ni se 
limita a la imitación, sino que construye deliberadamente su vida. 

A partir de aquí la ética deja de ser una conversación ligera para 
convertirse en una ciencia práctica de primera importancia. Aristóteles 
llega a afirmar que “nos va la vida” en que sepamos organizarnos de 
manera sensata tanto como individuos como en comunidad. Sin una 
buena política no habría paz ni ocio para la investigación ni estabilidad 
para el trabajo técnico. Sin una mínima lucidez ética la política se 
corrompería y se convertiría en un instrumento al servicio de intereses 
ciegos. La reflexión sobre la buena vida no es, por tanto, un lujo 
superfluo, sino el fundamento silencioso de cualquier cultura. 

Sin embargo, este saber no funciona como la geometría ni como la 
mecánica. Aristóteles insiste en que la ética no es una ciencia exacta. 
No puede reducirse a un listado invariable de normas que valgan 



Ana Maria C. Minecan 

96 

mecánicamente en toda situación. Debe respetar al mismo tiempo dos 
exigencias que a primera vista parecen contradictorias. Por un lado, 
aspira a formular principios generales sobre lo que es bueno o malo 
para cualquier ser humano. Por otro, reconoce el peso decisivo de las 
circunstancias singulares. La manera de resolver esta tensión la 
encuentra en un paralelo con la medicina. 

La medicina se apoya en conocimientos universales sobre el cuerpo 
humano y sobre la eficacia de los remedios. Sin embargo, ningún 
médico responsable se limita a aplicar protocolos sin atender al 
paciente concreto que tiene delante. Cada organismo reacciona de 
forma distinta a una medicación, cada historia clínica presenta matices 
propios. Lejos de invalidar la universalidad del saber médico, esta 
atención a lo concreto muestra su naturaleza. El médico no renuncia 
a las leyes generales, pero las aplica con juicio prudente a casos que 
nunca son idénticos. Del mismo modo, la ética ofrece criterios 
universales, aunque el agente debe adaptarlos a su situación mediante 
una deliberación que no se puede automatizar. 

Para precisar qué significa vivir bien no basta con analizar la 
estructura de la acción. Es necesario preguntar qué es el ser humano. 
Aristóteles recurre para ello a otro gran tratado, el Acerca del alma, 
donde presenta una teoría de las funciones vitales. El término “alma” 
puede inducir a equívoco, porque la tradición cristiana posterior lo 
asoció a una sustancia espiritual separada del cuerpo y destinada a 
sobrevivir tras la muerte. Para Aristóteles (un politeísta macedonio del 
siglo IV a.C.), en cambio, el alma es la forma viva de un cuerpo, el 
conjunto de funciones que lo convierten en un organismo. Lo que 
interesa no es un principio misterioso, sino las capacidades biológicas 
y mentales que definen a un tipo de ser. 

En esta obra distingue tres niveles. El primero es la vida vegetativa, 
común a plantas, animales y seres humanos. Incluye la nutrición, el 
crecimiento y la reproducción. Sin estas funciones ningún organismo 
puede mantenerse, pero su ejercicio no basta para definir la excelencia 



¿Qué es la ética? Aristóteles, Kant y John Stuart Mill 
 

97 

específica de la especie humana. Un ser humano reducido a la mera 
lucha por alimentarse y reproducirse no ha desplegado todavía lo que 
puede llegar a ser. 

El segundo nivel es la vida sensitivo motora. Agrupa la capacidad 
de percibir el entorno, de experimentar placer y dolor y de moverse. 
Aristóteles piensa ante todo en los animales, que exploran el mundo a 
través de los sentidos y se desplazan en busca de alimento, pareja o 
refugio. El ser humano comparte esta dimensión, siente, se emociona, 
actúa impulsado por deseos, huye del peligro y busca lo agradable. 
Desde el punto de vista zoológico es un animal más, dotado de 
órganos sensoriales y de un sistema nervioso que le permite reaccionar 
al ambiente. 

El tercer nivel es la vida racional. Aquí se sitúan las capacidades 
que, en la perspectiva aristotélica, solo el ser humano posee. 
Comprender, abstraer, formular conceptos, razonar, proyectar a largo 
plazo, aprender deliberadamente, inventar artefactos complejos, 
escribir poesía, componer música o elaborar teorías científicas son 
manifestaciones de esta función. No se trata simplemente de tener 
sensaciones, sino de poder pensar sobre ellas, organizarlas, 
compararlas, buscar sus causas. 

Si se desea determinar en qué consiste la felicidad propiamente 
humana es preciso buscarla en este tercer nivel. Aristóteles utiliza una 
analogía sencilla. La actividad propia del pianista es tocar el piano, y la 
del buen pianista es tocarlo bien. La actividad propia del albañil es 
levantar muros, y la del buen albañil consiste en construirlos con 
solidez y proporción. Del mismo modo, la actividad propia del ser 
humano en cuanto tal no puede limitarse a respirar, alimentarse o 
sentir placer. Todo eso lo encuentra también en otros seres vivos. Lo 
que le es propio es actuar conforme a la razón. La felicidad será, por 
tanto, la vida en la que la razón se ejerce de manera excelente y 
sostenida. 



Ana Maria C. Minecan 

98 

Esta excelencia se expresa mediante el término griego areté, 
traducido tradicionalmente por “virtud”. Originariamente no designa 
una cualidad moral restringida, sino cualquier forma de perfección en 
el desempeño de una función. Hay una virtud del músico, del médico, 
del artesano, del atleta. En el plano humano global la virtud es el modo 
óptimo de usar la razón para dirigir la propia vida y la vida común. De 
ahí la definición clásica de la Ética a Nicómaco: la felicidad es actividad 
del alma conforme a la virtud y, si las virtudes son varias, conforme a 
la más alta y perfecta, a lo largo de una vida entera. No basta un 
momento brillante ni una breve temporada afortunada. Del mismo 
modo que “una sola golondrina no hace verano”, un breve intervalo 
de bienestar no convierte a nadie en verdaderamente feliz. 

Si la razón es la función propia del ser humano conviene interrogar 
su dinámica. El libro I de la Metafísica comienza con una afirmación 
célebre: “por naturaleza todos los hombres desean saber”. La frase 
encierra varias tesis. En primer lugar, el deseo de conocimiento no es 
una excentricidad de unos pocos eruditos, sino un rasgo estructural, 
natural de la especie. La configuración biológica del cerebro humano 
exige estímulos, información, retos intelectuales. Cuando estos faltan 
sobreviene el aburrimiento, que Aristóteles describe como una forma 
de dolor vinculada a la carencia de experiencias y de contenidos para 
la mente. 

En segundo lugar, el deseo de saber se manifiesta ya en el amor a 
las sensaciones. Todo ser humano disfruta al ver, oír, oler, tocar, 
saborear. Entre los sentidos, el filósofo concede un privilegio a la vista, 
porque es el que ofrece más información y permite percibir con mayor 
riqueza las diferencias del entorno. Contemplar el mar, un paisaje de 
montaña o una obra de arte produce un placer que no se reduce a la 
satisfacción de una necesidad biológica. Es ya un modo elemental de 
conocimiento. La visión organiza formas, colores, proporciones, 
movimientos. El gusto por ver indica que el saber no solo es útil, sino 
agradable en sí mismo. 



¿Qué es la ética? Aristóteles, Kant y John Stuart Mill 
 

99 

Sin embargo, la sabiduría no se agota en la percepción. Aristóteles 
distingue entre quien simplemente siente y quien comprende. El sabio 
no es el que acumula datos, sino el que conoce las causas y puede 
explicarlas. Suele decirse que el sabio “sabe todas las cosas en la 
medida de lo posible”, no porque posea una ciencia detallada de cada 
disciplina, sino porque ha adquirido una visión amplia acerca de los 
principios más generales. Conoce lo difícil, aquello que no está al 
alcance de cualquiera, y además sabe exponerlo con claridad. Una 
señal de autenticidad del saber es precisamente la capacidad de 
enseñanza. Quien no logra transmitir lo que afirma conocer, quizá no 
lo domina tanto como cree. 

Esta figura del sabio se opone al modelo del especialista cerrado 
sobre un campo muy estrecho. El especialista puede alcanzar un 
dominio técnico admirable en un área determinada, pero ignorar casi 
por completo el resto de los asuntos humanos. Aristóteles percibe el 
peligro de esa unilateralidad. La vida buena requiere decisiones que 
afectan a la totalidad de la existencia, no a un compartimento aislado. 
Por eso el ideal no es la erudición parcial, sino una curiosidad ordenada 
que vincula ciencias, artes y reflexión crítica. 

Entre todas las formas de saber teórico el filósofo identifica una 
que ocupa el lugar más alto. Es aquella que se cultiva por sí misma, no 
por sus efectos productivos o por su utilidad inmediata. Es la que 
investiga las causas primeras y los principios últimos de la realidad. Es 
la que nació históricamente cuando, una vez satisfechas las 
necesidades básicas y aseguradas ciertas formas de placer y de ocio, 
algunos seres humanos comenzaron a maravillarse ante el orden del 
cosmos, la regularidad de los astros, las fases de la luna, el origen del 
mundo. A esta ciencia la tradición griega dio el nombre de filosofía, 
literalmente “amor al saber”. 

El origen de la filosofía se encuentra, según Aristóteles, en la 
maravilla. El asombro ante lo que se ve y se piensa despierta la 
conciencia de ignorancia y, al mismo tiempo, el deseo de comprender. 



Ana Maria C. Minecan 

100 

Maravillarse es reconocer que no se sabe y, al mismo, tiempo sentirse 
atraído por el misterio de las cosas. Por eso la filosofía no surge en 
sociedades dominadas por la urgencia de la supervivencia, sino cuando 
existe un mínimo de seguridad material y de tiempo libre. Antes fue 
necesario desarrollar saberes productivos suficientes para asegurar el 
sustento y técnicas que aliviaran la dureza de la vida. Solo después 
algunos pudieron dedicarse a interrogar el porqué de las cosas sin 
esperar de ello una ventaja práctica. 

Este carácter desinteresado hace de la filosofía una ciencia libre. 
No obedece a órdenes ni se subordina a fines externos. Su finalidad 
es ella misma. De ahí que Aristóteles la describa como la más digna de 
estima y, en cierto sentido, como la más “divina”. Esta calificación no 
remite a un ámbito sobrenatural, sino a un grado máximo de 
perfección dentro de la escala humana. Si existieran seres dotados de 
una inteligencia superior, su actividad consistiría precisamente en 
contemplar y comprender el orden del mundo. El ser humano no 
puede alcanzar plenamente esa meta, pero se ennoblece al 
aproximarse a ella. 

Con todo, la filosofía y el saber teórico en general no pueden 
desarrollarse en el vacío. Necesitan de la ética y de la política. El propio 
Aristóteles recuerda que nadie puede ser feliz en condiciones de 
miseria extrema, enfermedad prolongada o violencia constante. La 
vida contemplativa requiere un mínimo de bienes externos: salud, 
tiempo libre, estabilidad social. De ahí que el cultivo de la razón y de 
la filosofía esté unido a la construcción de instituciones justas y a la 
búsqueda de formas de vida que permitan a un número creciente de 
personas participar de estas actividades superiores. 

La propuesta aristotélica sobre la felicidad puede resumirse así. El 
ser humano posee varias capas de vida, desde las más elementales 
hasta las más complejas. Sus necesidades materiales y afectivas deben 
ser atendidas, pero no agotan su vocación. Lo que le es propio es la 
actividad racional. Cuando esta se ejercita con excelencia en todas sus 



¿Qué es la ética? Aristóteles, Kant y John Stuart Mill 

101 

formas, desde la percepción cuidadosa hasta la creación artística y la 
reflexión filosófica, y cuando ese ejercicio se sostiene durante una vida 
entera bajo condiciones razonablemente favorables, se alcanza aquello 
que puede llamarse con propiedad felicidad.  

| Bibliografía 

Annas, J. (1993). The morality of happiness. Oxford, Oxford University 
Press. 

Aristóteles. (1995). Acerca del alma (trad. T. Calvo). Madrid, Gredos. 

Aristóteles. (1998). Ética a Nicómaco (trad. J. Pallí Bonet). Madrid, 
Gredos. 

Aristóteles. (2000). Metafísica (trad. V. García Yebra). Madrid, Gredos. 

Aubenque, P. (1963). La prudence chez Aristote. París, Presses 
Universitaires de France. 

Barnes, J. (1982). Aristotle. Oxford, Oxford University Press. 

Hadot, P. (1995). Qu’est-ce que la philosophie antique? París, Gallimard. 

Kenny, A. (1992). Aristotle on the perfect life. Oxford, Clarendon Press. 

Nussbaum, M. C. (1995). La fragilidad del bien. Fortuna y ética en la tragedia 
y la filosofía griega. Madrid, Visor. 

Reale, G. (1997). Introducción a Aristóteles. Barcelona, Herder. 





103 

CLASE 10 | ACCIÓN, HÁBITO Y CARÁCTER 

Aristóteles describe el camino hacia la felicidad como un proyecto 
de vida que une, en un mismo movimiento, la formación intelectual, 
la maduración del carácter y la construcción de un marco político 
adecuado. El ser humano se realiza plenamente cuando despliega su 
entendimiento en el conocimiento de las distintas ramas del saber, 
ordena racionalmente su existencia y alcanza un grado de 
independencia y autonomía que le permite participar de manera 
responsable en la vida común. De ese modo, la sabiduría individual 
repercute en instituciones más justas y estables que, a su vez, crean las 
condiciones para que más personas puedan dedicarse a la reflexión, al 
estudio y a las actividades contemplativas. La felicidad aparece así 
como resultado de una dinámica circular que enlaza ética y política, 
vida privada y orden social, cultivo de sí y cuidado de la ciudad. 

| Conceptos principales 

Saber contemplativo: conjunto de conocimientos teóricos que no se 
buscan por su mera utilidad inmediata, sino por el valor intrínseco de 
comprender la realidad. Incluye las ciencias, la filosofía y, en general, 
las actividades intelectuales que permiten orientar la vida desde la 
reflexión. 



Ana Maria C. Minecan 

104 

 
Autonomía: capacidad de gobernarse a sí mismo mediante la razón. En 
Aristóteles implica ordenar los deseos, elegir con fundamento y no 
depender servilmente de impulsos momentáneos ni de la opinión 
cambiante de los demás. 
 
Corporeidad: dimensión física y sensorial del ser humano. Supone que 
la vida moral está atravesada por el dolor, el placer, la enfermedad, la 
fatiga y otras condiciones que deben ser tenidas en cuenta por 
cualquier ética que aspire a realismo. 
 
Bienes exteriores: conjunto de recursos materiales y sociales que no 
pertenecen directamente al carácter, pero influyen en la posibilidad de 
obrar bien y de ser feliz. Aristóteles incluye aquí la riqueza moderada, 
los amigos, cierta posición social, la salud, la familia o la belleza. 
 
Divinidad a-moral: concepción aristotélica de los dioses como realidades 
perfectas y eternas que no participan en contratos, riesgos, carencias 
ni pasiones. Por ello, categorías como justicia, valentía o generosidad 
no les resultan aplicables. La moralidad se limita al ámbito humano. 
 
Antropomorfismo religioso: tendencia a proyectar sobre los dioses rasgos 
propios de la vida humana, como la ira, los celos o la parcialidad. 
Aristóteles interpreta estas descripciones míticas como proyecciones 
imaginarias y se distancia de ellas en favor de una idea más abstracta 
de la divinidad. 
 
Virtud intelectual: tipo de excelencia ligada al conocimiento y al 
pensamiento teórico. Se adquiere sobre todo mediante la enseñanza y 
requiere tiempo y experiencia. Comprende capacidades como la 
sabiduría, la inteligencia y la ciencia. 
 



¿Qué es la ética? Aristóteles, Kant y John Stuart Mill 

105 

Virtud moral: excelencia del carácter que se manifiesta en la elección 
adecuada en situaciones concretas. Incluye virtudes como la justicia, 
la valentía, la templanza o la generosidad y se adquiere mediante el 
hábito y la repetición de actos rectos. 

Hábito: disposición adquirida a través de la repetición de acciones 
semejantes. El hábito hace que ciertos modos de actuar se vuelvan 
espontáneos y relativamente estables, configurando el carácter de cada 
persona. 

Carácter: estructura relativamente firme de disposiciones morales que 
define cómo tiende a actuar una persona. Es el resultado de la 
interacción entre naturaleza, educación, práctica de hábitos y 
circunstancias. 

Placer y dolor como criterios morales: indicios que permiten reconocer si una 
virtud está arraigada en el carácter. Sentir placer en la acción virtuosa 
y dolor ante el vicio señala una educación lograda. El proceso inverso 
revela un carácter desviado. 

Educación emocional: formación orientada a aprender a sentir de manera 
adecuada ante distintas situaciones. En clave aristotélica consiste en 
vincular el placer a la virtud y el rechazo a las acciones dañinas, lo que 
favorece tanto la vida individual como la convivencia política. 

Relación entre ética y política: vínculo estrecho entre la formación del 
carácter y la organización de la ciudad. Para Aristóteles no puede haber 
una buena vida individual sin instituciones justas, ni un orden político 
estable sin ciudadanos educados en la virtud. 



Ana Maria C. Minecan 

106 

| Resumen 

En la concepción aristotélica, la felicidad no es un estado pasajero ni 
una emoción difusa, sino el resultado de una vida entera orientada de 
manera sistemática por la razón. Alcanzar ese fin exige desplegar al 
máximo el entendimiento y dedicar tiempo, en la medida de lo posible, 
al conocimiento de las distintas ramas del saber. Quien se ejercita en 
el estudio aprende a ordenar su existencia con mayor lucidez, a 
distinguir fines y medios, a jerarquizar sus deseos y a proyectar sus 
decisiones más allá de la inmediatez de la necesidad. El ideal humano 
se dibuja así como el de un sujeto capaz de gobernarse a sí mismo, 
independiente en lo esencial y dotado de suficientes recursos 
intelectuales como para comprender su propio lugar en el mundo. 

Este perfeccionamiento personal no se interna en una esfera 
puramente privada. Aristóteles piensa que un individuo sabio, estable 
y razonablemente feliz es el mejor candidato para contribuir al 
gobierno de la comunidad. La autonomía interior se traduce en 
prudencia política, sentido de la justicia y capacidad para buscar el bien 
común por encima del beneficio momentáneo. Si ciudadanos de este 
tipo acceden a las decisiones colectivas, tenderán a crear leyes e 
instituciones que faciliten el acceso de otros a la educación, al ocio 
creativo y a las formas superiores de conocimiento. Se dibuja así una 
estructura circular. La formación intelectual y moral de las personas 
alimenta un orden político más estable y atento a la felicidad de sus 
miembros. Ese orden, a su vez, libera tiempo y recursos para que más 
individuos puedan entregarse al estudio y a las actividades 
contemplativas que perfeccionan su naturaleza racional. 

Ahora bien, Aristóteles se muestra muy consciente de que el 
hombre no es un entendimiento desencarnado. Nuestra condición 
corpórea introduce en la vida moral una serie de factores ineludibles. 
Tener un cuerpo significa ser vulnerable al dolor, al cansancio, a la 
enfermedad y a la muerte. Significa también estar atravesado por 
deseos, impulsos y formas de placer que no se eligen simplemente por 



¿Qué es la ética? Aristóteles, Kant y John Stuart Mill 
 

107 

un acto de voluntad, sino que se experimentan de manera inmediata. 
De hecho, buena parte de nuestra conducta cotidiana se organiza de 
modo casi automático en torno a la búsqueda de lo que nos resulta 
agradable y a la evitación de aquello que nos causa sufrimiento. 

Una ética que olvidara estas dimensiones sería, para Aristóteles, 
una construcción vacía. Si las normas morales se conciben como reglas 
puramente intelectuales, aplicables a sujetos que nunca tienen hambre, 
que no enferman y que no conocen el miedo, entonces se está 
pensando, no en seres humanos, sino en dioses. Por eso insiste una y 
otra vez en que la ética debe ser “de hombres y no de dioses”, es decir, 
una reflexión sobre lo que conviene a criaturas frágiles que viven en 
condiciones materiales y afectivas muy determinadas. 

Esta afirmación se comprende mejor si se atiende a la manera 
aristotélica de pensar la divinidad. Frente a los relatos míticos que 
presentan a los dioses como seres coléricos, celosos o caprichosos, 
Aristóteles propone una imagen mucho más abstracta. El dios, o lo 
divino, se concibe como acto puro, como realidad eterna que no sufre, 
no desea, no arriesga su vida ni se ve arrastrada por pasiones. En esas 
condiciones, resulta impropio atribuirle cualidades morales. No tiene 
sentido decir que un ser que no firma contratos ni se halla sometido a 
la posibilidad de engañar o ser engañado sea justo o injusto. Tampoco 
procede llamar valiente a quien no se expone nunca al peligro, ni 
generoso a quien no posee bienes transferibles, ni moderado a quien 
no experimenta impulsos que deba contener. 

La conclusión es clara. El campo de la ética se delimita por 
referencia a la finitud y a la contingencia humanas. Solo allí donde hay 
riesgo, carencia, posibilidad de daño o de error tiene sentido hablar de 
virtudes y de vicios. Las narraciones religiosas que atribuyen 
sentimientos humanos a la divinidad quedan así reinterpretadas como 
proyecciones simbólicas y no como descripciones estrictas de una 
realidad superior. Aristóteles no necesita recurrir a castigos o premios 



Ana Maria C. Minecan 

108 

divinos para fundamentar la moral. Le basta con tomar en serio la 
estructura de la vida humana y sus exigencias propias. 

Esta atención a la finitud explica también la importancia concedida 
a los bienes exteriores. Si bien la felicidad consiste fundamentalmente 
en una actividad del alma conforme a la virtud, Aristóteles reconoce 
sin ambages que la virtud sola no basta. Hace falta además un cierto 
grado de prosperidad. No es posible, o al menos no es fácil, obrar bien 
cuando se carece por completo de recursos. Muchas acciones nobles 
requieren instrumentos. La generosidad necesita un mínimo de bienes 
materiales que compartir. La participación política exige tiempo libre 
y cierta seguridad económica. La amistad se sostiene mejor cuando no 
se vive en la angustia permanente por la supervivencia. 

De ahí que el filósofo enumere una serie de factores que, sin ser 
virtudes, influyen de manera importante en la posibilidad de llevar una 
buena vida. No se trata de idealizar la fortuna ni de convertir estos 
rasgos en méritos morales. Se trata de constatar que alguien 
socialmente aislado o rodeado por la ruina moral de sus seres queridos 
encontrará enormes dificultades para alcanzar una felicidad 
consumada. La suerte no es la esencia de la eudaimonía, pero su ausencia 
radical puede oscurecerla hasta casi hacerla imposible. 

La ética aristotélica se caracteriza por este realismo. No excusa la 
responsabilidad personal, pero tampoco ignora el peso de las 
circunstancias. No se puede exigir la misma conducta a quien pasa 
hambre o se halla postrado por la enfermedad que a quien dispone de 
seguridad básica y redes de apoyo. Por ello, cuando piensa la ciudad 
justa, Aristóteles no se limita a imaginar ciudadanos virtuosos en 
abstracto. Considera también el tipo de instituciones y de distribución 
de recursos que hace viable el ejercicio de la virtud. Una comunidad 
que condena a la miseria a parte de sus miembros compromete su 
propia salud moral. 

Ahora bien, incluso en condiciones relativamente favorables, la 
virtud no aparece espontáneamente. Frente a la tentación de suponer 



¿Qué es la ética? Aristóteles, Kant y John Stuart Mill 
 

109 

que existen personas moralmente excelentes por naturaleza, 
Aristóteles sostiene que ninguna virtud moral es innata. La naturaleza 
humana proporciona una capacidad, una apertura a la virtud, pero no 
su realización efectiva. Lo que se recibe de nacimiento son ciertas 
disposiciones generales, como la tendencia a experimentar miedo, ira, 
deseo o curiosidad. La manera de gestionar esas fuerzas, de ordenarlas 
y de convertirlas en un carácter estable, depende de la educación y del 
hábito. 

El filósofo distingue, en este punto, entre virtudes intelectuales y 
virtudes morales. Las primeras pertenecen al ámbito del conocimiento 
teórico y se adquieren principalmente mediante la enseñanza. Nadie 
se convierte en buen matemático, músico o físico por mera intuición. 
Hace falta un maestro, un tiempo prolongado de estudio, la 
asimilación de los logros de generaciones anteriores. Las segundas, las 
virtudes morales, se refieren a la acción práctica y al gobierno del 
carácter. No se aprenden solo mediante explicaciones, sino sobre todo 
a través de la repetición de actos. La justicia, la valentía o la templanza 
no se reducen a saber lo que significan, sino a ejercerlas hasta que el 
comportamiento correspondiente se vuelve casi segunda naturaleza. 

Para explicar esta idea, Aristóteles recurre a analogías con las artes. 
El buen constructor se forma construyendo. El mal constructor 
también se revela construyendo, pero lo hace de modo defectuoso. De 
igual manera, quien toca la cítara se vuelve buen músico si practica con 
corrección y mal músico si repite sistemáticamente errores. Lo mismo 
sucede con las virtudes. Nos volvemos justos participando de manera 
recta en nuestras transacciones con otros. Nos hacemos valientes 
enfrentando los peligros con medida en lugar de huir siempre o 
arrojarnos de manera insensata. Nos convertimos en moderados 
cuando aprendemos a encontrar el término medio entre la represión 
rígida del deseo y el abandono desordenado a los placeres. 

Esta dinámica no significa que la naturaleza no imponga límites. 
Algunos rasgos vienen dados de forma irreversible. Ninguna cantidad 



Ana Maria C. Minecan 

110 

de hábito puede hacer que una piedra abandone su tendencia a caer al 
suelo o que el fuego deje de elevarse. Sin embargo, en el ámbito del 
carácter humano la situación es distinta. La mente posee precisamente 
la capacidad de modificarse a sí misma mediante el ejercicio. La 
naturaleza fija un marco de posibilidades. Dentro de ese marco, la 
práctica repite y afianza unos actos u otros y va moldeando una 
identidad moral. No hay determinismo rígido, pero tampoco 
plasticidad ilimitada. 

De todo ello se sigue que la educación adquiere un papel decisivo. 
No basta con explicar a los niños qué es la justicia o por qué es 
preferible la valentía a la cobardía. Es necesario introducirlos desde 
muy temprano en la repetición de actos generosos, valientes o veraces, 
de manera que esas conductas se conviertan en hábitos. Al principio 
puede que obedezcan por respeto, por temor al castigo o por deseo 
de agradar. Con el tiempo, si la formación ha sido atinada, empezarán 
a experimentar satisfacción en esos mismos actos. Entonces la virtud 
habrá dejado de ser una imposición externa para convertirse en rasgo 
propio del carácter. 

Queda sin embargo una cuestión importante. ¿Cómo saber si nos 
estamos forjando un buen carácter o si, por el contrario, solo 
realizamos actos aislados que no arraigan en lo más hondo de nosotros 
mismos? Aristóteles propone una respuesta sutil. La piedra de toque 
reside en el modo en que sentimos placer y dolor al actuar. La virtud 
moral tiene un vínculo interno con estas experiencias. Con frecuencia, 
hacemos lo malo atraídos por el placer inmediato que promete. Del 
mismo modo, rehuimos el bien cuando se nos presenta como algo 
costoso o doloroso. Educar el carácter consiste, en buena medida, en 
modificar esta sensibilidad. 

Si alguien ayuda económicamente a un amigo por pura presión 
social y experimenta sobre todo malestar o resentimiento ante el 
dinero que entrega, esa acción no revela un carácter generoso. Se trata 
de un gesto aislado, digno quizá de reconocimiento, pero todavía en 



¿Qué es la ética? Aristóteles, Kant y John Stuart Mill 

111 

tensión con las disposiciones profundas de la persona. En cambio, 
cuando el sujeto siente una alegría serena por haber actuado como 
debía, incluso si ha tenido que renunciar a cierta comodidad, puede 
decirse que la generosidad va echando raíces. Lo mismo cabe afirmar 
en el ámbito de la valentía. Quien afronta un peligro con miedo, pero 
con convicción de que es lo correcto, y experimenta después una 
satisfacción íntima, distinta del gusto por la temeridad, está avanzando 
hacia un carácter valiente. 

Por esta razón, Aristóteles afirma que la buena educación consiste 
en aprender a complacerse y a dolerse “como es debido”. No se trata 
de suprimir el dolor o de perseguir el placer a toda costa. Se trata de 
ajustar la brújula afectiva de modo que el placer acompañe a las 
acciones nobles y el rechazo se dirija hacia aquello que degrada o daña. 
En términos contemporáneos, podríamos hablar de educación emocional. 
La ética no se limita a regular conductas externas. Interviene en la 
configuración de la vida interior, en la forma en que se articulan los 
sentimientos, los deseos y las reacciones espontáneas. 

Aquí reaparece la conexión con la política. Una sociedad en la que 
los niños son habituados a alegrarse ante la violencia, a reír con la 
humillación del enemigo o a admirar sin crítica la ostentación 
desmedida forma ciudadanos cuyo placer se asocia a prácticas 
destructivas. Esa comunidad acabará padeciendo, más tarde o más 
temprano, las consecuencias de esos gustos deformados. En cambio, 
una ciudad que procura que sus miembros sientan repugnancia ante la 
crueldad, incomodidad frente a la injusticia y satisfacción en la equidad 
y en la cooperación, estará preparando las condiciones afectivas para 
un orden político más justo. 

Aristóteles insiste, por ello, en que ética y política son disciplinas 
distintas pero inseparables. Una reflexiona sobre la vida buena del 
individuo. La otra se ocupa de la organización de la polis. Sin embargo, 
el individuo se forma siempre en un contexto institucional concreto y 
las leyes de la ciudad influyen profundamente en la configuración de 



Ana Maria C. Minecan 

112 

los hábitos. De manera recíproca, las decisiones políticas descansan en 
las disposiciones morales de quienes las toman. Una legislación 
excelente aplicada a ciudadanos sin educación moral fracasará. Una 
ciudadanía virtuosa sometida a instituciones injustas difícilmente 
podrá conservarse en el tiempo. 

A la luz de este entramado, el ideal aristotélico de felicidad puede 
describirse como una vida en la que se conjugan varias dimensiones. 
Por un lado, el cultivo del entendimiento mediante el estudio y el 
acceso al saber contemplativo. Por otro, la adquisición, a través del 
hábito, de virtudes morales que ordenan deseos y emociones de 
manera adecuada. Finalmente, la inserción de todo ello en un contexto 
de bienes exteriores y de prosperidad relativa que haga viable el 
ejercicio de la virtud. Solo cuando estos elementos se armonizan, la 
existencia humana puede aspirar a una eudaimonía sólida que no 
dependa por completo de la fortuna ni se derrumbe ante la primera 
adversidad. 

 
| Bibliografía 

Annas, J. (1993). The morality of happiness. Oxford University Press. 
 
Aristóteles. (2010). Acerca del alma (T. Calvo Martínez, Trad.). Gredos. 
 
Aristóteles. (2014). Ética a Nicómaco (J. Pallí Bonet, Trad.). Gredos. 
 
Aubenque, P. (2002). La prudence chez Aristote. Presses Universitaires de 
France. 
 
Broadie, S. (1991). Ethics with Aristotle. Oxford University Press. 
 
García Gual, C. (2000). Introducción a la ética antigua. Alianza Editorial. 
 



¿Qué es la ética? Aristóteles, Kant y John Stuart Mill 

113 

Lear, J. (2004). Aristotle: The desire to understand. Cambridge University 
Press. 

MacIntyre, A. (2001). Tras la virtud (A. Valcárcel, Trad.). Crítica. 

Nussbaum, M. C. (1995). La fragilidad del bien: Fortuna y ética en la tragedia 
y la filosofía griega (A. Ballesteros, Trad.). Visor. 

Rorty, A. O. (Ed.). (1980). Essays on Aristotle’s ethics. University of 
California Press. 

Sherman, N. (1989). The fabric of character: Aristotle’s theory of virtue. 
Oxford University Press. 






