Guia de lectura y
trabajo para el
Curso

:Qué es la ética?
Aristoteles, Kant y John Stuart Mill

Ana Maria C. Minecan



Primera edicién: noviembre 2019
Segunda edicién: diciembre 2025

Guia de lectura y trabajo para el curso: ;Qué es la ética? Aristoteles, Kant y Jobn Stuart Mill,
Ana Maria C. Minecan

Coleccién: Guias de lectura para
los cursos del Centro de Estudios Filosoficos Alétheia

CEFA Ediciones — Centro de Estudios Filosoficos Alétheia
Madrid, 2025

www.anaminecan.com

ISBN-9798277908877

El papel de este libro procede de bosques gestionados de forma sostenible y de fuentes controladas.






INDICE

Clase 1 | ;Qué es la ética?

Clase 2 | Los rasgos de la accién moral
Clase 3 | ;Existe la libertad?

Clase 4| Valoracién y juicio ético

Clase 5 | ;Qué son los valores?

Clase 6 | Los principios del relativismo
Clase 7 | Aristételes y la felicidad
Clase 8 | El fin dltimo de la vida

Clase 9 | Naturaleza humana y virtud
Clase 10 | Accién, hébito y cardcter

Clase 11 | Eljusto término medio

Clase 12 | La amistad como virtud suprema

Clase 13 | Immanuel Kant y la ética del deber

Clase 14 | ;Qué es una buena voluntad?

Clase 15 | Mérito y felicidad

13

23

37

47

59

69

81

91

103

115

123

137

147

157



Clase 16 | Los fundamentos deontolégicos

Clase 17 | La deriva de las inclinaciones

Clase 18 | El imperativo categérico

Clase 19 | Stuart Mill y la ética de la utilidad

Clase 20| Los fundamentos del utilitarismo

Clase 21 | ;El fin justifica los medios?

Clase 22 | El célculo de los placeres

Clase 23 | El peso de la sociedad en los valores
Clase 24 |La libertad de expresion

Clase 25 | Declaracién U. de los derechos humanos
Bibliografia

Cuestiones para reflexionar

167

175
187

199

213

227

237

247

259

271

289

295



CLASE 8 | EL FIN ULTIMO DE LA VIDA

La reflexion aristotélica sobre la ética se abre, en la Etica a Eundemo
y en la Etica a Nicdmaco, con una referencia a un epigrama délfico que
distingue tres bienes: lo bello-justo, la salud y el placer de alcanzar lo
que se ama. En esa triple enumeraciéon se reconocen tres modos
clasicos de comprender el bien: como justicia en el marco de la vida
comun, como bienestar corporal y como realizacién placentera del
deseo. Aristoteles acoge esta tradicion, pero la somete a critica:
rechaza la idea de que existan bienes inconexos y propone, como tesis
de partida, que debe existir un bien tnico que sea a la vez moralmente
justo, util para la vida y placentero para quien lo alcanza.

El anilisis se desplaza entonces al caracter teleoldgico de la accion
humana. Toda accién se orienta hacia un fin, un “para qué” que le
otorga sentido. De la multiplicidad de fines posibles surge la cuestion
central: si es posible ordenar esos fines jerarquicamente y, sobre todo,
si existe un fin ultimo que no funcione como simple medio para otro
resultado, sino como término definitivo de la busqueda. A través de
ejemplos cotidianos y de un razonamiento en cadena, Aristoteles
muestra que, cuando se pregunta una y otra vez “para qué” se hacen

las cosas, se llega finalmente a un punto en el que la pregunta deja de

81



Ana Maria C. Minecan

tener sentido. Ese punto es la felicidad, exdaimonia, fin supremo que
deseamos por si mismo y nunca en vista de otra cosa.

A partir de aqui se abre un amplio examen de los estilos de vida
que los seres humanos han considerado caminos hacia la felicidad.
Aristoteles distingue tres grandes formas de vida: la vida centrada en
los placeres materiales, la vida politica orientada a la gloria y a los
honores y la vida contemplativa e intelectual. Las dos primeras
aparecen como inestables, sometidas a la fortuna, a la opinién de los
demas y al desgaste de la lucha por la riqueza o el prestigio. La tercera
se perfila como una posibilidad distinta, mas resistente a las
circunstancias externas y menos dependiente del reconocimiento
social. Sobre este horizonte se entiende también la célebre afirmacion
aristotélica segun la cual, entre la amistad y la verdad, debe preferirse
la verdad, incluso cuando ello obligue a criticar la doctrina del propio

maestro Platon.

| Conceptos principales

Bien ético-politico: Forma de bien que se realiza en el marco de la
comunidad y de las relaciones con otros, donde la justicia y el

reconocimiento reciproco resultan decisivos.

Bien de utilidad o bienestar. Bien ligado a la conservacion y al cuidado del
cuerpo, entre cuyos ejemplos paradigmaticos se encuentra la salud. Se

juzga en funcién de su provecho para la vida humana.

Bien de placer: Bien asociado al goce inmediato que acompana a la
consecucion de un deseo o de una meta querida. Incluye tanto placeres
sensibles como la satisfaccién de alcanzar un objetivo largamente

buscado.

Unidad del bien: Tesis aristotélica segun la cual no es aceptable una

fragmentacion del bien en esferas inconexas. Debe existir un bien que

82



sQué es la ética? Aristiteles, Kant y John Stuart Mill

integre lo justo, lo 1util y lo placentero en una orientaciéon unica y

coherente de la vida.

Cardcter teleoldgico de la accion: Rasgo definitorio, para Aristoteles, de las
acciones humanas. Toda accién se orienta hacia un fin, explicito o
implicito, que responde a la pregunta “para qué”. Esta estructura

finalista permite clasificar y valorar las acciones.

Fin y medio: Distinciéon central de la ética aristotélica. Un medio es
aquello que se persigue en vista de otra cosa, mientras que un fin es
aquello que se desea por si mismo. Un fin dltimo es aquel respecto del

cual ya no tiene sentido preguntar “para qué”.

Fin supremo: Nombre que recibe el fin dltimo cuando se concibe como
criterio ordenador de toda la vida. Debe ser perfecto y definitivo,
autosuficiente y capaz de conferir sentido al conjunto de los otros

fines parciales.

Eundaimonia: 'Término griego que suele traducirse por “felicidad”.
Literalmente significa “tener bien el daimin” o espiritu. No se reduce
al placer pasajero, sino que designa un estado de plenitud y de buena

disposicién del alma a lo largo de una vida entera.

| Resumen

La reflexion ética de Aristételes se sitia desde el inicio bajo el sigho
de un didlogo con la tradiciéon griega. En la Etica a Eudemo cita un
epigrama inscrito en uno de los muros del oraculo de Delfos que
afirma que “lo mas bello es lo mas justo, que lo mejor es la salud y que
lo mas placentero es alcanzar aquello que se ama”. Esta breve
sentencia concentra tres modos de comprender el bien que resultaban
familiares al oido griego: el bien como justicia en el marco de la vida

politica, el bien como salud y bienestar corporal y el bien como

83



Ana Maria C. Minecan

satisfaccion del deseo. Aristoteles reconoce la pertinencia de esa triple
distincién, pero considera insuficiente la separacion rigida entre estos
bienes que parecen conducir a caminos divergentes de realizacion
humana.

Su primera tesis ética, formulada como programa de investigacion,
sostiene que debe existir un bien unico capaz de integrar las tres
dimensiones sefialadas por el epigrama. El bien verdaderamente
humano tendra que ser justo en el plano ético y politico, beneficioso para
la vida concreta y al mismo tiempo placentero para quien lo alcanza. El
filésofo rechaza, por tanto, la idea de que se pueda hablar de bienes
irreductiblemente dispares, unos referidos a la utilidad, otros al mero
placer y otros a la virtud publica, sin un marco comun que los ordene.
No se trata de elegir entre justicia, salud o amor, sino de comprender
si hay una forma de vida en la que la justicia, el bienestar y el placer se
articulen sin escindirse en proyectos inconexos.

Para avanzar en esa direccion Aristoteles se detiene en una
caracteristica fundamental de la accion humana: su estructura finalista.
Toda accién, por simple que parezca, posee un “para qué” que la
orienta. Levantarse del sofa para ir a buscar un vaso de agua, comer
para saciar el hambre, estudiar para aprobar un examen o trabajar para
ganar dinero son ejemplos cotidianos en los que se puede formular de
manera explicita el fin que guia el gesto. Resultarfa extrafio encontrarse
con alguien que, preguntado por qué camina en una determinada
direccién, confesara no tener ningin motivo. Esta orzentacion hacia fines
es lo que Aristoteles denomina el caracter zeleoligico de la accion.

Ahora bien, los fines que perseguimos son muy numerosos y
heterogéneos. Con el mismo acto de cortar la carne de una persona,
por ejemplo, se puede sanar a un enfermo, embellecer a alguien
mediante una intervencién estética, torturarle o incluso matarle. La
descripcion fisica de la accion no cambia, pero el fin al que se ordena
convierte ese gesto en curacion, adorno, castigo o crimen. A partir de

esta constatacion surge la pregunta decisiva: entre esa multitud de fines

84



sQué es la ética? Aristiteles, Kant y John Stuart Mill

posibles, sexiste una jerarquia?, shay fines superiores e inferiores?, ses
posible identificar un fin supremo que oriente coherentemente toda
una vida?

La respuesta aristotélica se articula mediante una distincién tan
sencilla como fecunda: la diferencia entre fines y medios. En muchas
ocasiones los seres humanos nos esforzamos por conseguir cosas que
parecen fines plenos, pero que en realidad funcionan como meros
instrumentos al servicio de otra meta. El dinero, por ejemplo, se
anhela para adquirir bienes, pagar deudas, viajar o asegurar la
subsistencia. Lo mismo cabe decir del prestigio, la destreza técnica o
incluso de determinadas capacidades fisicas. Se persiguen no tanto por
si mismos cuanto por lo que permiten alcanzar. Un auténtico fin, en
cambio, se caracteriza por ser deseado por si mismo. Y un fin dltimo
se reconoce, segun Aristoteles, cuando ya no tiene sentido preguntar
“para qué” se busca, porque no se persigue en vista de nada distinto
de éL

El propio filésofo propone un experimento mental sencillo.
Imaginemos a alguien que corre por un parque. Es legitimo
preguntarle para qué corre y recibir como respuesta que lo hace para
hacer deporte. A su vez, tiene sentido preguntar por qué hace deporte
y escuchar que lo hace para cuidar su salud. La cadena de preguntas
puede continuar: se quiere estar sano para poder trabajar, se trabaja
para ganar dinero, se desea el dinero para atender necesidades basicas
y también para viajar, se ansfan los viajes para conocer y descubrir.
Llegados a cierto punto, la respuesta acaba adoptando la forma de una
confesién directa: se busca todo ello porque procura felicidad. Si
entonces se pregunta “spara qué quieres ser feliz?”, la pregunta pierde
su significado. Nadie desea la felicidad en vista de 077z cosa. Se quiere
ser feliz por la felicidad misma.

Este razonamiento conduce a una conclusiéon que se convertira en
clave de toda la ética aristotélica. La felicidad, exdaimonia, es el fin

supremo de la vida humana, el fin dltimo respecto del cual las demas

85



Ana Maria C. Minecan

metas se revelan como medios o fines subotrdinados. Se trata del bien
que se desea siempre por s mismo y nunca como instrumento de otro
bien. A la ética de Aristételes se la ha denominado por ello ética
endaimonista o ética de la felicidad. El término griego subraya que no
hablamos de un simple estado de animo pasajero, sino de una forma
de “tener bien el espiritu”, de hallarse en una disposicion estable de
plenitud a lo largo de una existencia entera.

Sin embargo, afirmar que la felicidad es el fin supremo de la vida
esta lejos de constituir una idea trivial. El verdadero problema
comienza cuando se intenta precisar en qué consiste exactamente ser
feliz. Aristoteles es consciente de que la palabra “felicidad” goza de un
acuerdo casi unanime en el plano terminolégico. Tanto el vulgo como
las personas instruidas, afirma, estan dispuestas a reconocer que vivir
bien y obrar bien equivale, en términos generales, a ser feliz. El
desacuerdo surge cuando se interroga acerca de la naturaleza de esa
felicidad. Quienes nunca han sometido sus opiniones a examen
tienden a identificarla con lo que aparece a primera vista: el placer, la
riqueza, los honores, la salud, los éxitos visibles. Quienes han
reflexionado mas largamente sospechan que la cuestion es mas
compleja.

Aristoteles observa ademas que la concepcion de la felicidad del
propio individuo cambia con sus circunstancias biograficas. El
enfermo tiende a verla en la salud, el pobre en la riqueza, quien se
siente ignorante en el saber. A ello se aflade un fenémeno que el
filésofo describe con lucidez: cuando alguien toma conciencia de su
ignorancia en materia de felicidad, en lugar de iniciar una investigacién
razonada, suele entregarse a la admiracién acritica de quienes
prometen caminos faciles y hablan de ella en términos
grandilocuentes. El resultado son férmulas simplistas que reducen la
vida buena a un conjunto de reglas prefabricadas. Frente a esa
tentacion Aristételes propone un examen minucioso de las formas de

vida que los seres humanos han considerado deseables.

86



sQué es la ética? Aristiteles, Kant y John Stuart Mill

Tras una amplia exploracion, el filésofo distingue tres géneros de
vida que merecen una atencién particular. En primer lugar, la vida
entregada a los placeres materiales, a las satisfacciones que brillan ante
los sentidos, ya se trate de bienes de consumo, de comodidad o de
goces corporales. En segundo lugar, la vida politica o publica,
orientada a la gloria, al honor y al poder, que a menudo implica la
renuncia a muchos placeres inmediatos en nombre del
reconocimiento y de la influencia. En tercer lugar, la vida
contemplativa e intelectual, en la que el ser humano se dedica al
estudio, a la reflexion y a la comprensiéon del mundo, con frecuencia
sin grandes riquezas, sin honores llamativos y sin un repertorio
exuberante de placeres sensibles.

El juicio que Aristoteles formula sobre estas formas de vida es
deliberadamente severo. La mayoria de los hombres, afirma, si hemos
de juzgarlos por su conducta, escogen por gusto una vida “propia de
bestias”, esto es, una existencia centrada casi exclusivamente en los
placeres materiales. Esa eleccion no surge de la nada. Se alimenta de
la observacion de los modelos sociales dominantes. Cuando quienes
detentan el poder utilizan su posicion para entregarse al lujo y al
exceso, cuando los dirigentes y figuras publicas convierten la riqueza
ostentosa en signo de éxito, muchos concluyen que el dinero y el
consumo constituyen la verdadera meta de la vida. La ética, en este
punto, subraya la decisiva importancia del ejemplo social en la
formacion de los ideales de felicidad.

La vida centrada en la riqueza, ademas, presenta un problema
estructural. Para acumular bienes materiales es necesario ejercer una
forma de violencia sobre la naturaleza, tanto externa como propia, y
sostener una competencia constante con otros. Aristoteles describe
esta existencia como una lucha permanente. Pero incluso si se alcanza
la riqueza, esta no deja de ser un medio. Se la desea para otras cosas
que no son ella misma y, por tanto, no puede identificarse con el bien

ultimo que buscamos. Esta idea, formulada en la Antigiiedad, dejara

87



Ana Maria C. Minecan

una huella profunda en el pensamiento moral posterior: la riqueza no
es un fin digno de ocupar el lugar supremo en la jerarquia de los bienes
humanos.

La vida de la gloria y de los honores aparece como una alternativa
mas elevada, al menos en apariencia. Muchas personas distinguidas y
activas sitdan la felicidad en el reconocimiento publico, en la fama
vinculada a la vida politica, artistica o intelectual. Sin embargo,
Aristoteles muestra que también aqui la fragilidad es extrema. La gloria
y los honores dependen menos de quien los recibe que de quienes los
otorgan. Su obtencién exige adaptarse a las expectativas ajenas,
agradar a quienes tienen poder para concederlos, someterse a la
inconstancia de la opiniéon publica. Una vida centrada en la fama
entrega la propia dicha al juicio cambiante de los demas y condena al
individuo a una inseguridad constante.

Frente a estas modalidades, Aristoteles sugiere que el bien que
buscamos debe poseer ciertas caracteristicas. Ha de ser personal y
dificil de arrebatar, no sujeto al capricho de la fortuna ni a la volatilidad
de la opinién, independiente de la riqueza acumulada y de los favores
de la multitud. Debe tratarse de un bien estable, capaz de sostener la
vida incluso en medio de cambios externos y de adversidades. Bajo
este criterio, la riqueza y los honores quedan relegados a la condicion
de medios, valiosos en muchos contextos, pero incapaces de
desempefiar por si solos el papel de fin supremo.

Al mismo tiempo, Aristoteles rehdye una concepcion rigida y
abstracta del bien que ignore la singularidad de cada vida. Aunque
sostiene la existencia de un fin general, valido para todos los seres
humanos, insiste en que la comprension concreta del bien y de la
felicidad debe tener en cuenta la biografia, las disposiciones y la
experiencia de cada cual. No se trata de imponer un molde uniforme,
sino de orientar la reflexiéon hacia una diana comun sin olvidar la
diversidad. Esta tensién entre universalidad del fin y atencion a la

circunstancia personal recorre toda su ética.

88



sQué es la ética? Aristiteles, Kant y John Stuart Mill

En el trasfondo de este analisis asoma también la ruptura critica
con su maestro Platén. La tradicién platonica habia situado el bien en
un plano suprasensible, como Idea suprema contemplada por la
inteligencia. Aristoteles, que habia sido miembro de la Academia,
considera que esa teorfa no resulta adecuada para dar cuenta de la vida
concreta ni para orientar con precision las acciones. Anuncia asi que
su investigacion sobre el bien sera delicada, puesto que implica
cuestionar las doctrinas elaboradas por quienes le son especialmente
queridos. De ahi nace la famosa maxima segun la cual, entre la amistad
y la verdad, ambas dignas de aprecio, es un deber sagrado dar
preferencia a la verdad.

La consecuencia ultima de este recorrido es la delimitacion del
perfil de la felicidad. Ella es el bien perfecto y definitivo que buscamos
siempre por si mismo y nunca con vistas a otra cosa. Otros bienes
como el placer, los honores, la ciencia o la virtud misma se desean
también en funcién de la felicidad que se espera alcanzar gracias a
ellos. Nadie anhela ser virtuoso para ser desgraciado, ni aspira a la
fama con la intencién de sufrir. En todos esos casos se presupone que,
de algun modo, esas realidades contribuiran a una vida lograda. La
tarea de la ética consiste en no perder de vista este horizonte y en evitar
que los medios usurpen el lugar del fin supremo.

Aristoteles ha fijado asi la diana de la ética: orientar las acciones
humanas hacia la eudainonia, encontrada no en la acumulacion de
bienes externos ni en el aplauso de los otros, sino en una forma de
vida que unifique justicia, utilidad y placer en una plenitud personal y
resistente a la fortuna. En textos posteriores precisara que esa plenitud
tiene que ver con la actividad del alma conforme a la virtud a lo largo
de una vida entera. Pero ya en este punto queda trazado el esquema
esencial: 1a felicidad como fin dltimo, los demas bienes como medios
o fines subordinados y la exigencia permanente de distinguir con

lucidez entre unos y otros para no extraviar el sentido de la existencia.

89



Ana Maria C. Minecan

| Bibliografia

Annas, J. (1993). The morality of happiness. Oxford University Press.
Aristételes. (2014). Etica a Nicdmaco (). Palli Bonet, Trad.). Gredos.

Aristotle. (2011). Nicomachean ethics (R. Crisp, Ed.). Cambridge
University Press.

Aubenque, P. (2002). La prudence chez Aristote. Presses Universitaires de
France.

Broadie, S. (1991). Ethics with Aristotle. Oxford University Press.

Hursthouse, R. (1999). On virtue ethics. Oxford University Press.

Kraut, R. (Ed.). (20006). The Blackwell guide to Aristotle’s Nicomachean ethics.
Blackwell.

Nussbaum, M. C. (2001). The fragility of goodness: Luck and ethics in Greek
tragedy and philosophy (Rev. ed.). Cambridge University Press.

90



CLASE9 | NATURALEZA HUMANA Y VIRTUD

Comprender con precision la propuesta aristotélica sobre la
felicidad exige ir mas alla de la Etica a Nicomaco y atender al entramado
teorico que la sostiene. En la Metafisica Aristoteles distingue tres
grandes tipos de saberes que el ser humano puede cultivar. Los saberes
tedricos buscan conocer la estructura de la realidad sin atender de modo
inmediato a su utilidad. Los saberes productivos se orientan a fabricar
objetos y transformar el entorno. Los saberes prdcticos finalmente,
ordenan la accién humana tanto en la vida colectiva que recibe el
nombre de politica como en la busqueda individual de la buena vida
que es el dominio propio de la ética. Esta jerarquia no tiene un interés
puramente clasificatorio. El fil6sofo sostiene que del acierto o el
fracaso en el ejercicio del saber practico dependen no solo la justicia
de las instituciones sino incluso la posibilidad misma de dedicar
tiempo y energfas al trabajo cientifico o artistico.

A esta arquitectura de los saberes se une una reflexion sobre los
modos de decidir. Frente a quienes dejan su vida en manos del azar o
se limitan a repetir lo que siempre se ha hecho Aristételes reivindica
una forma racional de organizar la existencia. El ejemplo de la
construccion de un puente le permite mostrar como pueden elegirse

materiales y técnicas de manera caprichosa, por mera rutina o

91



Ana Maria C. Minecan

mediante una deliberacién fundada en la experiencia, el calculo y una
dosis de creatividad. Aplicado a la vida moral, el ejemplo indica que la
felicidad no es un regalo fortuito ni un resultado mecanico de la
tradicién familiar o social. Requiere un trabajo paciente de seleccion
de fines y medios, una vigilancia critica sobre aquello que se hereda y
una apertura a la innovacién prudente. La ética aparece asi como una
ciencia practica que ofrece principios generales pero que solo se
cumple cuando cada individuo los adapta con juicio a sus
circunstancias concretas, de modo semejante a como el médico aplica
saberes universales a cuerpos singulares.

El nicleo de la propuesta se aclara cuando Aristoteles se pregunta
por la naturaleza humana en el tratado Acerca del/ alma. Alli distingue
entre funciones vegetativas que compartimos con las plantas, funciones
sensitivo-motoras comunes a los animales y una funcién racional propia
de la especie humana. Alimentarse, crecer y reproducirse no pueden
definir la excelencia humana, del mismo modo que una vida limitada
a sentir placer y evitar dolor no colma lo que el ser humano puede
llegar a ser. Lo que nos caracteriza es la capacidad de comprender,
abstraer, hablar, crear obras de arte, investigar el orden del cosmos.
Por eso la felicidad consiste en una actividad racional ejercida con
excelencia a lo largo de una vida entera. Esta tesis se enlaza con otra
frase célebre de la Metafisica: “por naturaleza todos los hombres desean
saber”. El amor a las sensaciones, en especial a la vision, muestra que
el conocimiento produce un placer especifico que ningun bien
puramente material puede sustituir. Cuando ese impulso se eleva hasta
el cultivo desinteresado de la filosofia el saber se convierte en la forma
mas alta de realizacion humana. La filosofia, nacida de la maravilla y
buscada por si misma, se presenta como la ciencia mas libre y mas
digna, aquella cuya practica permite al ser humano aproximarse cuanto

le es posible a una felicidad duradera.

92



sQué es la ética? Aristiteles, Kant y John Stuart Mill

| Resumen

La reflexion aristotélica sobre la felicidad no puede entenderse sin un
marco mas amplio que incluye una teorfa de los saberes humanos y
una concepcién precisa de la naturaleza del ser humano. Lejos de
limitarse a ofrecer consejos morales, Aristoteles organiza su
investigacion ética sobre una arquitectura en la que las ciencias, las
técnicas y la accion se articulan de manera sistematica. En la Mezafisica
distingue tres grandes géneros de saber. El primero es el tedrico o
contemplativo, cuyo objetivo consiste en conocer la estructura de la
realidad sin orientarse de manera inmediata a la produccion de objetos
ni a la intervencién practica. La fisica, la cosmologfa, las matematicas
puras y la propia metafisica pertenecen a este ambito. Quien investiga
los movimientos de las galaxias o la composicion intima de la materia
no busca ante todo construir una maquina nueva, sino comprender
cémo es el mundo en el que vive.

El segundo género de saber es el productivo. Aqui el conocimiento
se ordena a la fabricacion de algo que no existia previamente. El
alfarero, el carpintero, el ingeniero o el musico que compone una obra
se mueven en este terreno. No les basta con entender la arcilla, la
madera, los metales o las leyes del sonido. Necesitan ademas poner
ese saber al servicio de un resultado concreto, ya sea una vasija, un
puente o una sinfonfa. El criterio de éxito no se mide por la verdad
del conocimiento, sino por la calidad del objeto producido.

El tercer género es el saber practico. Su campo no es la naturaleza
externa ni el conjunto de artefactos que el ser humano puede fabricar,
sino la accién humana misma. La practica tiene por objetivo decidir
qué hacer, tanto en el plano colectivo como en el plano individual.
Cuando esa decision orienta la vida de una comunidad se llama po/itica.
Cuando se centra en la direccién de la propia existencia recibe el
nombre de éfica. A diferencia de los saberes productivos, el fin de la
acciéon no es un objeto exterior al agente, sino la buena vida de ese

agente o de la ciudad. Aristételes insiste en que, aunque teoria y técnica

93



Ana Maria C. Minecan

sean admirables, el saber practico posee una dignidad peculiar, porque
de su acierto dependen la justicia de las instituciones y la posibilidad
de dedicar tiempo y esfuerzo a la ciencia y al arte. Sin una organizacion
politica razonable y sin una minima lucidez ética, incluso las mejores
capacidades tedricas quedarian ahogadas por la violencia, la miseria o
el desorden.

A esta estructura de los saberes se suma una reflexion sobre los
modos de decidir. Para ilustrarla es posible recurrir al ejemplo de un
saber productivo, como la ingenierfa y plantea la tarea de construir un
puente. Un grupo de personas puede abordar esa tarea de tres
maneras. La primera consiste en elegir los materiales y las técnicas al
azar. Se escogen piedras, maderas o metales sin estudiar sus
propiedades, se colocan los soportes sin calculo alguno y se confia en
que el resultado se sostenga. El veredicto es claro. Un puente
levantado de ese modo dificilmente sera resistente y quiza ni siquiera
merezca el nombre de puente.

La segunda forma de actuar es seguir ciegamente la rutina. Se
utilizan los materiales de siempre, se reproducen las técnicas
heredadas, se imitan formas que han demostrado funcionar en otros
lugares y tiempos. Este modo de proceder tiene una ventaja evidente.
Aprovecha la experiencia acumulada por generaciones y ofrece una
cierta seguridad, porque se apoya en lo que ha mostrado su eficacia.
Sin embargo, su desventaja es notable. Cada terreno presenta
particularidades y cada problema plantea exigencias nuevas. Un
puente disefiado para salvar una distancia modesta en un rio tranquilo
no sirve sin mas para atravesar un estrecho marino de fuertes
corrientes. Si el ingeniero se limita a repetir lo que ya existe, renuncia
a innovar y corre el riesgo de fracasar alli donde las condiciones han
cambiado.

La tercera manera de construir el puente es la decisiéon racional. El
buen ingeniero estudia las soluciones tradicionales y aprende de ellas,

pero no las copia sin examen. Observa el terreno, calcula las fuerzas,

94



sQué es la ética? Aristiteles, Kant y John Stuart Mill

analiza los materiales, sopesa costes y beneficios, y, cuando es preciso,
se permite introducir una forma nueva, una combinacién distinta, una
técnica no probada del todo pero razonablemente fundada. Integra la
memoria del pasado con la atencién a lo presente y con una creatividad
controlada. No desprecia la experiencia, pero tampoco se deja
encadenar por ella.

Este ejemplo técnico prepara el paso al terreno moral. Aristoteles
sugiere que muchos seres humanos se comportan ante su propia vida
como el constructor imprudente que elige materiales al azar. Dejan
que las oportunidades decidan por ellos, renuncian a planificar, se
abandonan a la inercia de los acontecimientos. Otros viven al modo
del artesano rutinario. Reproducen la manera de trabajar, de amar o
de organizarse que han visto en su entorno, conffan en las férmulas
familiares y repiten decisiones que quiza fueron validas para
generaciones anteriores, pero que no tienen por qué serlo para la suya.
Frente a estos dos estilos, la ética propone un tercer camino. El agente
racional examina sus inclinaciones, escucha la tradicién, observa los
resultados que otros han obtenido, pero se pregunta qué es lo mas
adecuado en su circunstancia concreta. No se entrega al azar ni se
limita a la imitacién, sino que construye deliberadamente su vida.

A partir de aqui la ética deja de ser una conversacion ligera para
convertirse en una ciencia practica de primera importancia. Aristételes
llega a afirmar que “nos va la vida” en que sepamos organizarnos de
manera sensata tanto como individuos como en comunidad. Sin una
buena politica no habrifa paz ni ocio para la investigacion ni estabilidad
para el trabajo técnico. Sin una minima lucidez ética la politica se
corromperia y se convertirfa en un instrumento al servicio de intereses
ciegos. La reflexién sobre la buena vida no es, por tanto, un lujo
superfluo, sino el fundamento silencioso de cualquier cultura.

Sin embargo, este saber no funciona como la geometria ni como la
mecanica. Aristételes insiste en que la ética no es una ciencia exacta.

No puede reducirse a un listado invariable de normas que valgan

95



Ana Maria C. Minecan

mecanicamente en toda situacion. Debe respetar al mismo tiempo dos
exigencias que a primera vista parecen contradictorias. Por un lado,
aspira a formular principios generales sobre lo que es bueno o malo
para cualquier ser humano. Por otro, reconoce el peso decisivo de las
circunstancias singulares. La manera de resolver esta tensiéon la
encuentra en un paralelo con la medicina.

La medicina se apoya en conocimientos universales sobre el cuerpo
humano y sobre la eficacia de los remedios. Sin embargo, ningin
médico responsable se limita a aplicar protocolos sin atender al
paciente concreto que tiene delante. Cada organismo reacciona de
forma distinta a una medicacion, cada historia clinica presenta matices
propios. Lejos de invalidar la universalidad del saber médico, esta
atencion a lo concreto muestra su naturaleza. El médico no renuncia
a las leyes generales, pero las aplica con juicio prudente a casos que
nunca son idénticos. Del mismo modo, la ética ofrece criterios
universales, aunque el agente debe adaptarlos a su situacién mediante
una deliberacién que no se puede automatizar.

Para precisar qué significa vivir bien no basta con analizar la
estructura de la accion. Es necesario preguntar qué es el ser humano.
Aristoteles recurre para ello a otro gran tratado, el Acerca del alma,
donde presenta una teorfa de las funciones vitales. El término “alma”
puede inducir a equivoco, porque la tradicién cristiana posterior lo
asoci6 a una sustancia espiritual separada del cuerpo y destinada a
sobrevivir tras la muerte. Para Aristoteles (un politeista macedonio del
siglo IV a.C.), en cambio, el alma es la forma viva de un cuerpo, el
conjunto de funciones que lo convierten en un organismo. Lo que
interesa no es un principio misterioso, sino las capacidades bioldgicas
y mentales que definen a un tipo de ser.

En esta obra distingue tres niveles. El primero es la vida vegetativa,
comun a plantas, animales y seres humanos. Incluye la nutricién, el
crecimiento y la reproduccion. Sin estas funciones ningiin organismo

puede mantenerse, pero su ejercicio no basta para definir la excelencia

96



sQué es la ética? Aristiteles, Kant y John Stuart Mill

especifica de la especie humana. Un ser humano reducido a la mera
lucha por alimentarse y reproducirse no ha desplegado todavia lo que
puede llegar a ser.

El segundo nivel es la vida sensitivo motora. Agrupa la capacidad
de percibir el entorno, de experimentar placer y dolor y de moverse.
Aristoteles piensa ante todo en los animales, que exploran el mundo a
través de los sentidos y se desplazan en busca de alimento, pareja o
refugio. El ser humano comparte esta dimension, siente, se emociona,
actua impulsado por deseos, huye del peligro y busca lo agradable.
Desde el punto de vista zoologico es un animal mas, dotado de
6rganos sensoriales y de un sistema nervioso que le permite reaccionar
al ambiente.

El tercer nivel es la vida racional. Aqui se situan las capacidades
que, en la perspectiva aristotélica, solo el ser humano posee.
Comprender, abstraer, formular conceptos, razonar, proyectar a largo
plazo, aprender deliberadamente, inventar artefactos complejos,
escribir poesfa, componer musica o elaborar teorfas cientificas son
manifestaciones de esta funciéon. No se trata simplemente de tener
sensaciones, sino de poder pensar sobre ellas, organizatlas,
compararlas, buscar sus causas.

Si se desea determinar en qué consiste la felicidad propiamente
humana es preciso buscarla en este tercer nivel. Aristoteles utiliza una
analogia sencilla. La actividad propia del pianista es tocar el piano, y la
del buen pianista es tocarlo bien. La actividad propia del albadil es
levantar muros, y la del buen albafiil consiste en construirlos con
solidez y proporcién. Del mismo modo, la actividad propia del ser
humano en cuanto tal no puede limitarse a respirar, alimentarse o
sentir placer. Todo eso lo encuentra también en otros seres vivos. Lo
que le es propio es actuar conforme a la razén. La felicidad serd, por
tanto, la vida en la que la razén se ejerce de manera excelente y

sostenida.

97



Ana Maria C. Minecan

Esta excelencia se expresa mediante el término griego are#,
traducido tradicionalmente por “virtud”. Originariamente no designa
una cualidad moral restringida, sino cualquier forma de perfeccion en
el desempefio de una funcién. Hay una virtud del musico, del médico,
del artesano, del atleta. En el plano humano global la virtud es el modo
6ptimo de usar la razén para dirigir la propia vida y la vida comuin. De
ahi la definicién clasica de la Etica a Nicomaco: la felicidad es actividad
del alma conforme a la virtud y, si las virtudes son varias, conforme a
la mas alta y perfecta, a lo largo de una vida entera. No basta un
momento brillante ni una breve temporada afortunada. Del mismo
modo que “una sola golondrina no hace verano”, un breve intervalo
de bienestar no convierte a nadie en verdaderamente feliz.

Sila razén es la funcién propia del ser humano conviene interrogar
su dinamica. El libro I de la Metafisica comienza con una afirmacion
célebre: “por naturaleza todos los hombres desean saber”. La frase
encierra varias tesis. En primer lugar, el deseo de conocimiento no es
una excentricidad de unos pocos eruditos, sino un rasgo estructural,
natural de la especie. La configuracién biolégica del cerebro humano
exige estimulos, informacién, retos intelectuales. Cuando estos faltan
sobreviene el aburrimiento, que Aristételes describe como una forma
de dolor vinculada a la carencia de experiencias y de contenidos para
la mente.

En segundo lugar, el deseo de saber se manifiesta ya en el amor a
las sensaciones. Todo ser humano disfruta al ver, oir, oler, tocar,
saborear. Entre los sentidos, el filbsofo concede un privilegio a la vista,
porque es el que ofrece mas informacion y permite percibir con mayor
riqueza las diferencias del entorno. Contemplar el mar, un paisaje de
montafna o una obra de arte produce un placer que no se reduce a la
satisfaccion de una necesidad biolégica. Es ya un modo elemental de
conocimiento. La vision organiza formas, colores, proporciones,
movimientos. El gusto por ver indica que el saber no solo es util, sino

agradable en si mismo.

98



sQué es la ética? Aristiteles, Kant y John Stuart Mill

Sin embargo, la sabiduria no se agota en la percepcion. Aristoteles
distingue entre quien simplemente siente y quien comprende. El sabio
no es el que acumula datos, sino el que conoce las causas y puede
explicarlas. Suele decirse que el sabio “sabe todas las cosas en la
medida de lo posible”, no porque posea una ciencia detallada de cada
disciplina, sino porque ha adquirido una visién amplia acerca de los
principios mas generales. Conoce lo dificil, aquello que no esta al
alcance de cualquiera, y ademas sabe exponerlo con claridad. Una
seflal de autenticidad del saber es precisamente la capacidad de
ensefanza. Quien no logra transmitir lo que afirma conocer, quiza no
lo domina tanto como cree.

Esta figura del sabio se opone al modelo del especialista cerrado
sobre un campo muy estrecho. El especialista puede alcanzar un
dominio técnico admirable en un area determinada, pero ignorar casi
por completo el resto de los asuntos humanos. Aristoteles percibe el
peligro de esa unilateralidad. La vida buena requiere decisiones que
afectan a la totalidad de la existencia, no a un compartimento aislado.
Por eso elideal no es la erudicién parcial, sino una curiosidad ordenada
que vincula ciencias, artes y reflexion critica.

Entre todas las formas de saber tedrico el fil6sofo identifica una
que ocupa el lugar mas alto. Es aquella que se cultiva por si misma, no
por sus efectos productivos o por su utilidad inmediata. Es la que
investiga las causas primeras y los principios ultimos de la realidad. Es
la que nacié histéricamente cuando, una vez satisfechas las
necesidades basicas y aseguradas ciertas formas de placer y de ocio,
algunos seres humanos comenzaron a maravillarse ante el orden del
cosmos, la regularidad de los astros, las fases de la luna, el origen del
mundo. A esta ciencia la tradicién griega dio el nombre de filosoffa,
literalmente “amor al saber”.

El origen de la filosoffa se encuentra, segun Aristoteles, en la
maravilla. El asombro ante lo que se ve y se piensa despierta la

conciencia de ignorancia y, al mismo tiempo, el deseo de comprender.

99



Ana Maria C. Minecan

Maravillarse es reconocer que no se sabe y, al mismo, tiempo sentirse
atraido por el misterio de las cosas. Por eso la filosofia no surge en
sociedades dominadas por la urgencia de la supervivencia, sino cuando
existe un minimo de seguridad material y de tiempo libre. Antes fue
necesario desarrollar saberes productivos suficientes para asegurar el
sustento y técnicas que aliviaran la dureza de la vida. Solo después
algunos pudieron dedicarse a interrogar el porqué de las cosas sin
esperar de ello una ventaja practica.

Este caracter desinteresado hace de la filosofia una ciencia libre.
No obedece a 6rdenes ni se subordina a fines externos. Su finalidad
es ella misma. De ahi que Aristoteles la describa como la mas digna de
estima y, en cierto sentido, como la mas “divina”. Esta calificacioén no
remite a un ambito sobrenatural, sino a un grado maximo de
perfeccion dentro de la escala humana. Si existieran seres dotados de
una inteligencia superior, su actividad consistirfa precisamente en
contemplar y comprender el orden del mundo. El ser humano no
puede alcanzar plenamente esa meta, pero se ennoblece al
aproximarse a ella.

Con todo, la filosofia y el saber teérico en general no pueden
desarrollarse en el vacio. Necesitan de la ética y de la politica. El propio
Aristoteles recuerda que nadie puede ser feliz en condiciones de
miseria extrema, enfermedad prolongada o violencia constante. La
vida contemplativa requiere un minimo de bienes externos: salud,
tiempo libre, estabilidad social. De ahi que el cultivo de la razén y de
la filosoffa esté unido a la construccion de instituciones justas y a la
busqueda de formas de vida que permitan a un nimero creciente de
personas participar de estas actividades superiores.

La propuesta aristotélica sobre la felicidad puede resumirse asi. El
ser humano posee varias capas de vida, desde las mas elementales
hasta las mas complejas. Sus necesidades materiales y afectivas deben
ser atendidas, pero no agotan su vocacioén. Lo que le es propio es la

actividad racional. Cuando esta se ejercita con excelencia en todas sus

100



sQué es la ética? Aristiteles, Kant y John Stuart Mill
formas, desde la percepcion cuidadosa hasta la creacion artistica y la
reflexién filosofica, y cuando ese ejercicio se sostiene durante una vida
entera bajo condiciones razonablemente favorables, se alcanza aquello

que puede llamarse con propiedad felicidad.

| Bibliografia

Annas, J. (1993). The morality of happiness. Oxtord, Oxtord University

Press.
Aristoteles. (1995). Acerca del alma (trad. T. Calvo). Madrid, Gredos.

Aristételes. (1998). Ftica a Nicomaco (trad. J. Palli Bonet). Madrid,
Gredos.

Aristoteles. (2000). Metafisica (trad. V. Garcia Yebra). Madrid, Gredos.

Aubenque, P. (1963). La prudence chez Aristote. Paris, Presses

Universitaires de France.

Barnes, J. (1982). Aristotle. Oxford, Oxford University Press.
Hadot, P. (1995). Qu’est-ce que la philosophie antique? Paris, Gallimard.
Kenny, A. (1992). Aristotle on the perfect life. Oxford, Clarendon Press.

Nussbaum, M. C. (1995). La fragilidad del bien. Fortuna y ética en la tragedia
) la filosofia griega. Madrid, Visor.

Reale, G. (1997). Introduccion a Aristoteles. Barcelona, Herder.

101






CLASE 10 | ACCION, HABITO Y CARACTER

Aristoteles describe el camino hacia la felicidad como un proyecto
de vida que une, en un mismo movimiento, la formacién intelectual,
la maduraciéon del caracter y la construcciéon de un marco politico
adecuado. El ser humano se realiza plenamente cuando despliega su
entendimiento en el conocimiento de las distintas ramas del sabet,
ordena racionalmente su existencia y alcanza un grado de
independencia y autonomia que le permite participar de manera
responsable en la vida comun. De ese modo, la sabiduria individual
repercute en instituciones mas justas y estables que, a su vez, crean las
condiciones para que mas personas puedan dedicarse a la reflexion, al
estudio y a las actividades contemplativas. La felicidad aparece asi
como resultado de una dinamica circular que enlaza ética y politica,

vida privada y orden social, cultivo de si y cuidado de la ciudad.

| Conceptos principales

Saber contemplativo: conjunto de conocimientos tedricos que no se
buscan por su mera utilidad inmediata, sino por el valor intrinseco de
comprender la realidad. Incluye las ciencias, la filosofia y, en general,
las actividades intelectuales que permiten orientar la vida desde la

reflexion.

103



Ana Maria C. Minecan

Autonomia: capacidad de gobernarse a si mismo mediante la razén. En
Aristoteles implica ordenar los deseos, elegir con fundamento y no
depender servilmente de impulsos momentaneos ni de la opinion

cambiante de los demas.

Conporeidad: dimension fisica y sensorial del ser humano. Supone que
la vida moral esta atravesada por el dolor, el placer, la enfermedad, la
fatiga y otras condiciones que deben ser tenidas en cuenta por

cualquier ética que aspire a realismo.

Bienes exteriores: conjunto de recursos materiales y sociales que no
pertenecen directamente al caracter, pero influyen en la posibilidad de
obrar bien y de ser feliz. Aristoteles incluye aqui la riqueza moderada,

los amigos, cierta posicion social, la salud, la familia o la belleza.

Divinidad a-moral: concepcion aristotélica de los dioses como realidades
perfectas y eternas que no participan en contratos, riesgos, carencias
ni pasiones. Por ello, categorias como justicia, valentia o generosidad

no les resultan aplicables. La moralidad se limita al ambito humano.

Antropomorfismo religioso: tendencia a proyectar sobre los dioses rasgos
propios de la vida humana, como la ira, los celos o la parcialidad.
Aristoteles interpreta estas descripciones miticas como proyecciones

imaginarias y se distancia de ellas en favor de una idea mas abstracta

de la divinidad.

Virtud intelectual: tipo de excelencia ligada al conocimiento y al
pensamiento tedrico. Se adquiere sobre todo mediante la ensefianza y
requiere tiempo y experiencia. Comprende capacidades como la

sabiduria, la inteligencia y la ciencia.

104



sQué es la ética? Aristiteles, Kant y John Stuart Mill

Virtud moral: excelencia del caracter que se manifiesta en la eleccion
adecuada en situaciones concretas. Incluye virtudes como la justicia,
la valentia, la templanza o la generosidad y se adquiere mediante el

habito y la repeticién de actos rectos.

Habito: disposicion adquirida a través de la repeticion de acciones
semejantes. El habito hace que ciertos modos de actuar se vuelvan
espontaneos y relativamente estables, configurando el caracter de cada

persona.

Cardcter: estructura relativamente firme de disposiciones morales que
define como tiende a actuar una persona. Es el resultado de la
interaccién entre naturaleza, educacion, practica de habitos y

circunstancias.

Placer y dolor como criterios morales: indicios que permiten reconocer si una
virtud esta arraigada en el caracter. Sentir placer en la accién virtuosa
y dolor ante el vicio sefiala una educacion lograda. El proceso inverso

revela un caracter desviado.

Educacion emocional: formacion orientada a aprender a sentir de manera
adecuada ante distintas situaciones. En clave aristotélica consiste en
vincular el placer a la virtud y el rechazo a las acciones daninas, lo que

favorece tanto la vida individual como la convivencia politica.

Relacion entre ética y politica: vinculo estrecho entre la formacién del
caracter y la organizaciéon de la ciudad. Para Aristoteles no puede haber
una buena vida individual sin instituciones justas, ni un orden politico

estable sin ciudadanos educados en la virtud.

105



Ana Maria C. Minecan

| Resumen

En la concepcion aristotélica, la felicidad no es un estado pasajero ni
una emocién difusa, sino el resultado de una vida entera orientada de
manera sistematica por la razén. Alcanzar ese fin exige desplegar al
maximo el entendimiento y dedicar tiempo, en la medida de lo posible,
al conocimiento de las distintas ramas del saber. Quien se ejercita en
el estudio aprende a ordenar su existencia con mayor lucidez, a
distinguir fines y medios, a jerarquizar sus deseos y a proyectar sus
decisiones mas alla de la inmediatez de la necesidad. El ideal humano
se dibuja asi como el de un sujeto capaz de gobernarse a s{ mismo,
independiente en lo esencial y dotado de suficientes recursos
intelectuales como para comprender su propio lugar en el mundo.

Este perfeccionamiento personal no se interna en una esfera
puramente privada. Aristoteles piensa que un individuo sabio, estable
y razonablemente feliz es el mejor candidato para contribuir al
gobierno de la comunidad. La autonomfa interior se traduce en
prudencia politica, sentido de la justicia y capacidad para buscar el bien
comun por encima del beneficio momentaneo. Si ciudadanos de este
tipo acceden a las decisiones colectivas, tenderan a crear leyes e
instituciones que faciliten el acceso de otros a la educacién, al ocio
creativo y a las formas superiores de conocimiento. Se dibuja asi una
estructura circular. La formacién intelectual y moral de las personas
alimenta un orden politico mas estable y atento a la felicidad de sus
miembros. Ese orden, a su vez, libera tiempo y recursos para que mas
individuos puedan entregarse al estudio y a las actividades
contemplativas que perfeccionan su naturaleza racional.

Ahora bien, Aristételes se muestra muy consciente de que el
hombre no es un entendimiento desencarnado. Nuestra condicién
corpérea introduce en la vida moral una serie de factores ineludibles.
Tener un cuerpo significa ser vulnerable al dolor, al cansancio, a la
enfermedad y a la muerte. Significa también estar atravesado por

deseos, impulsos y formas de placer que no se eligen simplemente por

106



sQué es la ética? Aristiteles, Kant y John Stuart Mill

un acto de voluntad, sino que se experimentan de manera inmediata.
De hecho, buena parte de nuestra conducta cotidiana se organiza de
modo casi automatico en torno a la busqueda de lo que nos resulta
agradable y a la evitacién de aquello que nos causa sufrimiento.

Una ética que olvidara estas dimensiones serfa, para Aristoteles,
una construccion vacfa. Silas normas morales se conciben como reglas
puramente intelectuales, aplicables a sujetos que nunca tienen hambre,
que no enferman y que no conocen el miedo, entonces se esta
pensando, no en seres humanos, sino en dioses. Por eso insiste una y
otra vez en que la ética debe ser “de hombres y no de dioses”, es decir,
una reflexiéon sobre lo que conviene a criaturas fragiles que viven en
condiciones materiales y afectivas muy determinadas.

Esta afirmacién se comprende mejor si se atiende a la manera
aristotélica de pensar la divinidad. Frente a los relatos miticos que
presentan a los dioses como seres coléricos, celosos o caprichosos,
Aristoteles propone una imagen mucho mas abstracta. El dios, o lo
divino, se concibe como acto puro, como realidad eterna que no sufre,
no desea, no arriesga su vida ni se ve arrastrada por pasiones. En esas
condiciones, resulta impropio atribuirle cualidades morales. No tiene
sentido decir que un ser que no firma contratos ni se halla sometido a
la posibilidad de enganar o ser enganado sea justo o injusto. Tampoco
procede llamar valiente a quien no se expone nunca al peligro, ni
generoso a quien no posee bienes transferibles, ni moderado a quien
no experimenta impulsos que deba contener.

La conclusiéon es clara. El campo de la ética se delimita por
referencia a la finitud y a la contingencia humanas. Solo alli donde hay
riesgo, carencia, posibilidad de dafio o de error tiene sentido hablar de
virtudes y de vicios. Las narraciones religiosas que atribuyen
sentimientos humanos a la divinidad quedan asi reinterpretadas como
proyecciones simbolicas y no como descripciones estrictas de una

realidad superior. Aristoteles no necesita recurrir a castigos o premios

107



Ana Maria C. Minecan

divinos para fundamentar la moral. Le basta con tomar en serio la
estructura de la vida humana y sus exigencias propias.

Esta atencion a la finitud explica también la importancia concedida
a los bienes exteriores. Si bien la felicidad consiste fundamentalmente
en una actividad del alma conforme a la virtud, Aristoteles reconoce
sin ambages que la virtud sola no basta. Hace falta ademas un cierto
grado de prosperidad. No es posible, o al menos no es facil, obrar bien
cuando se carece por completo de recursos. Muchas acciones nobles
requieren instrumentos. La generosidad necesita un minimo de bienes
materiales que compartir. La participacién politica exige tiempo libre
y cierta seguridad econémica. La amistad se sostiene mejor cuando no
se vive en la angustia permanente por la supervivencia.

De ahi que el filésofo enumere una serie de factores que, sin ser
virtudes, influyen de manera importante en la posibilidad de llevar una
buena vida. No se trata de idealizar la fortuna ni de convertir estos
rasgos en méritos morales. Se trata de constatar que alguien
socialmente aislado o rodeado por la ruina moral de sus seres queridos
encontrara enormes dificultades para alcanzar una felicidad
consumada. La suerte no es la esencia de la exdaimonia, pero su ausencia
radical puede oscurecerla hasta casi hacerla imposible.

La ética aristotélica se caracteriza por este realismo. No excusa la
responsabilidad personal, pero tampoco ignora el peso de las
circunstancias. No se puede exigir la misma conducta a quien pasa
hambre o se halla postrado por la enfermedad que a quien dispone de
seguridad basica y redes de apoyo. Por ello, cuando piensa la ciudad
justa, Aristoteles no se limita a imaginar ciudadanos virtuosos en
abstracto. Considera también el tipo de instituciones y de distribucion
de recursos que hace viable el ejercicio de la virtud. Una comunidad
que condena a la miseria a parte de sus miembros compromete su
propia salud moral.

Ahora bien, incluso en condiciones relativamente favorables, la

virtud no aparece espontaneamente. Frente a la tentacién de suponer

108



sQué es la ética? Aristiteles, Kant y John Stuart Mill

que existen personas moralmente excelentes por naturaleza,
Aristoteles sostiene que ninguna virtud moral es innata. La naturaleza
humana proporciona una capacidad, una apertura a la virtud, pero no
su realizacién efectiva. Lo que se recibe de nacimiento son ciertas
disposiciones generales, como la tendencia a experimentar miedo, ira,
deseo o curiosidad. La manera de gestionar esas fuerzas, de ordenarlas
y de convertirlas en un caracter estable, depende de la educacion y del
habito.

El fil6sofo distingue, en este punto, entre virtudes zzelectuales y
virtudes morales. Las primeras pertenecen al ambito del conocimiento
tedrico y se adquieren principalmente mediante la ensefianza. Nadie
se convierte en buen matematico, musico o fisico por mera intuiciéon.
Hace falta un maestro, un tiempo prolongado de estudio, la
asimilacién de los logros de generaciones anteriores. Las segundas, las
virtudes morales, se refieren a la accién practica y al gobierno del
caracter. No se aprenden solo mediante explicaciones, sino sobre todo
a través de la repeticién de actos. La justicia, la valentia o la templanza
no se reducen a saber lo que significan, sino a ejercerlas hasta que el
comportamiento correspondiente se vuelve casi segunda naturaleza.

Para explicar esta idea, Aristoteles recurre a analogias con las artes.
El buen constructor se forma construyendo. El mal constructor
también se revela construyendo, pero lo hace de modo defectuoso. De
igual manera, quien toca la citara se vuelve buen musico si practica con
correccion y mal musico si repite sistematicamente errores. Lo mismo
sucede con las virtudes. Nos volvemos justos participando de manera
recta en nuestras transacciones con otros. Nos hacemos valientes
enfrentando los peligros con medida en lugar de huir siempre o
arrojarnos de manera insensata. Nos convertimos en moderados
cuando aprendemos a encontrar el término medio entre la represion
rigida del deseo y el abandono desordenado a los placeres.

Esta dinamica no significa que la naturaleza no imponga limites.

Algunos rasgos vienen dados de forma irreversible. Ninguna cantidad

109



Ana Maria C. Minecan

de habito puede hacer que una piedra abandone su tendencia a caer al
suelo o que el fuego deje de elevarse. Sin embargo, en el ambito del
cardcter humano la situacion es distinta. La mente posee precisamente
la capacidad de modificarse a si misma mediante el ejercicio. La
naturaleza fija un marco de posibilidades. Dentro de ese marco, la
practica repite y afianza unos actos u otros y va moldeando una
identidad moral. No hay determinismo rigido, pero tampoco
plasticidad ilimitada.

De todo ello se sigue que la educacion adquiere un papel decisivo.
No basta con explicar a los nifilos qué es la justicia o por qué es
preferible la valentia a la cobardia. Es necesario introducirlos desde
muy temprano en la repeticion de actos generosos, valientes o veraces,
de manera que esas conductas se conviertan en habitos. Al principio
puede que obedezcan por respeto, por temor al castigo o por deseo
de agradar. Con el tiempo, si la formacién ha sido atinada, empezaran
a experimentar satisfaccion en esos mismos actos. Entonces la virtud
habra dejado de ser una imposicion externa para convertirse en rasgo
propio del caracter.

Queda sin embargo una cuestién importante. ;Coémo saber si nos
estamos forjando un buen caracter o si, por el contrario, solo
realizamos actos aislados que no arraigan en lo mas hondo de nosotros
mismos? Aristoteles propone una respuesta sutil. La piedra de toque
reside en el modo en que sentimos placer y dolor al actuar. La virtud
moral tiene un vinculo interno con estas experiencias. Con frecuencia,
hacemos lo malo atraidos por el placer inmediato que promete. Del
mismo modo, rehuimos el bien cuando se nos presenta como algo
costoso o doloroso. Educar el caricter consiste, en buena medida, en
modificar esta sensibilidad.

Si alguien ayuda econémicamente a un amigo por pura presion
social y experimenta sobre todo malestar o resentimiento ante el
dinero que entrega, esa accién no revela un caracter generoso. Se trata

de un gesto aislado, digno quiza de reconocimiento, pero todavia en

110



sQué es la ética? Aristiteles, Kant y John Stuart Mill

tensiéon con las disposiciones profundas de la persona. En cambio,
cuando el sujeto siente una alegrfa serena por haber actuado como
debfa, incluso si ha tenido que renunciar a cierta comodidad, puede
decirse que la generosidad va echando raices. Lo mismo cabe afirmar
en el ambito de la valentfa. Quien afronta un peligro con miedo, pero
con convicciéon de que es lo correcto, y experimenta después una
satisfaccion intima, distinta del gusto por la temeridad, esta avanzando
hacia un caracter valiente.

Por esta razon, Aristoteles afirma que la buena educacion consiste
en aprender a complacerse y a dolerse “como es debido”. No se trata
de suprimir el dolor o de perseguir el placer a toda costa. Se trata de
ajustar la brajula afectiva de modo que el placer acompafie a las
acciones nobles y el rechazo se dirija hacia aquello que degrada o dana.
En términos contemporaneos, podriamos hablar de educaciin emocional.
La ética no se limita a regular conductas externas. Interviene en la
configuracién de la vida interior, en la forma en que se articulan los
sentimientos, los deseos y las reacciones espontaneas.

Aqui reaparece la conexion con la politica. Una sociedad en la que
los niflos son habituados a alegrarse ante la violencia, a reir con la
humillacién del enemigo o a admirar sin critica la ostentacion
desmedida forma ciudadanos cuyo placer se asocia a practicas
destructivas. Esa comunidad acabard padeciendo, mas tarde o mas
temprano, las consecuencias de esos gustos deformados. En cambio,
una ciudad que procura que sus miembros sientan repugnancia ante la
crueldad, incomodidad frente a la injusticia y satisfaccion en la equidad
y en la cooperacion, estara preparando las condiciones afectivas para
un orden politico mas justo.

Aristoteles insiste, por ello, en que ética y politica son disciplinas
distintas pero inseparables. Una reflexiona sobre la vida buena del
individuo. La otra se ocupa de la organizacién de la po/is. Sin embargo,
el individuo se forma siempre en un contexto institucional concreto y

las leyes de la ciudad influyen profundamente en la configuracion de

111



Ana Maria C. Minecan

los habitos. De manera reciproca, las decisiones politicas descansan en
las disposiciones morales de quienes las toman. Una legislacion
excelente aplicada a ciudadanos sin educacién moral fracasara. Una
ciudadania virtuosa sometida a instituciones injustas dificilmente
podra conservarse en el tiempo.

A la luz de este entramado, el ideal aristotélico de felicidad puede
describirse como una vida en la que se conjugan varias dimensiones.
Por un lado, el cultivo del entendimiento mediante el estudio y el
acceso al saber contemplativo. Por otro, la adquisicion, a través del
habito, de virtudes morales que ordenan deseos y emociones de
manera adecuada. Finalmente, 1a insercién de todo ello en un contexto
de bienes exteriores y de prosperidad relativa que haga viable el
ejercicio de la virtud. Solo cuando estos elementos se armonizan, la
existencia humana puede aspirar a una eusdaimonia solida que no
dependa por completo de la fortuna ni se derrumbe ante la primera
adversidad.

| Bibliografia

Annas, J. (1993). The morality of happiness. Oxford University Press.
Aristoteles. (2010). Acerca del alma (T. Calvo Martinez, Trad.). Gredos.
Aristételes. (2014). Etica a Nicdmaco (). Palli Bonet, Trad.). Gredos.

Aubenque, P. (2002). La prudence chez Aristote. Presses Universitaires de
France.

Broadie, S. (1991). Ethics with Aristotle. Oxford University Press.

Garcia Gual, C. (2000). Introduccion a la ética antigna. Alianza Editorial.

112



sQué es la ética? Aristiteles, Kant y John Stuart Mill

Lear, J. (2004). Aristotle: The desire to understand. Cambridge University
Press.

Maclntyre, A. (2001). Tras la virtud (A. Valcarcel, Trad.). Critica.

Nussbaum, M. C. (1995). La fragilidad del bien: Fortuna y ética en la tragedia
9 la filosofia griega (A. Ballesteros, Trad.). Visor.

Rorty, A. O. (Ed.). (1980). Essays on Aristotle’s ethics. University of
California Press.

Sherman, N. (1989). The fabric of character: Aristotle’s theory of virtue.
Oxford University Press.

113








